




Q U Y Ể N  I I

Giảng thuật: Pháp sư Tịnh Không
Địa điểm: Tịnh tông Học hội Singapore
Thời gian: 21/04/2000 - 31/03/2001

Việt dịch: Pháp Âm Tuyên Lưu





Chủ biên và hiệu đính:
Minh Trí

�ành viên chuyển ngữ: 
Diệu Âm, Nhu �uận 





MỤC LỤC

Lìa nói thô ác thì được thành tựu tám loại tịnh nghiệp	 11
Tập 50 (số 19-014-0050)	 11
Tập 51 (số 19-014-0051)	 18
Tập 52 (số 19-014-0052)	 24
Tập 53 (số 19-014-0053)	 33

Lìa nói thêu dệt thì được thành tựu ba thứ quyết định	 42
Tập 54 (số 19-014-0054)	 42
Tập 55 (số 19-014-0055)	 51

Lìa tham dục thì được thành tựu năm loại tự tại	 60
Tập 56 (số 19-014-0056)	 60
Tập 57 (số 19-014-0057)	 68
Tập 58 (số 19-014-0058)	 85
Tập 59 (số 19-014-0059)	 93
Tập 60 (số 19-014-0060)	 102



8

Tập 61 (số 19-014-0061)	 109
Tập 62 (số 19-014-0062)	 118

Lìa sân giận thì được tám loại tâm pháp hỷ duyệt	 126
Tập 63 (số 19-014-0063)	 126
Tập 64 (số 19-014-0064)	 135
Tập 65 (số 19-014-0065)	 142
Tập 66 (số 19-014-0066)	 149
Tập 67 (số 19-014-0067)	 156
Tập 68 (số 19-014-0068)	 163
Tập 69 (số 19-014-0069)	 170
Tập 70 (số 19-014-0070)	 178
Tập 71 (số 19-014-0071)	 186

Lìa tà kiến thì được thành tựu mười pháp công đức	 188
Tập 72 (số 19-014-0072)	 194
Tập 73 (số 19-014-0073)	 201
Tập 74 (số 19-014-0074)	 210
Tập 75 (số 19-014-0075)	 218
Tập 76 (số 19-014-0076)	 229
Tập 77 (số 19-014-0077)	 237

Lìa giết hại mà hành bố thí	 248
Tập 78 (số 19-014-0078)	 248

Lìa việc không cho mà lấy, lại hành bố thí	 256
Tập 79 (số 19-014-0079)	 256

Lìa tà hạnh mà hành bố thí	 266
Tập 80 (số 19-014-0080)	 266



9

Lìa nói dối mà hành bố thí	 271
Lìa nói ly gián mà hành bố thí	 276

Tập 81 (số 19-014-0081)	 276
Lìa lời thô ác mà hành bố thí	 285

Tập 82 (số 19-014-0082)	 285
Lìa lời vô nghĩa mà hành bố thí		 289
Lìa tâm tham cầu mà hành bố thí	 294

Tập 83 (số 19-014-0083)	 294
Lìa tâm phẫn nộ mà hành bố thí	 303

Tập 84 (số 19-014-0084)	 303
Lìa tâm tà đảo mà hành bố thí	 312

Tập 85 (số 19-014-0085)	 312
Bố thí trang nghiêm	 319
Trì giới trang nghiêm	 321

Tập 86 (số 19-014-0086)	 321
Nhẫn nhục trang nghiêm	 330

Tập 87 (số 19-014-0087)	 330
Tinh tấn trang nghiêm	 339

Tập 88 (số 19-014-0088)	 339
Thiền định trang nghiêm	 348

Tập 89 (số 19-014-0089)	 348
Trí tuệ trang nghiêm	 357

Tập 90 (số 19-014-0090)	 357
Tâm từ trang nghiêm	 366

Tập 91 (số 19-014-0091)	 366



10

Tâm bi trang nghiêm	 374
Tập 92 (số 19-014-0092)	 374

Tâm hỷ trang nghiêm	 383
Tập 93 (số 19-014-0093)	 383

Tâm xả trang nghiêm	 390
Tập 94 (số 19-014-0094)	 390

Tứ nhiếp trang nghiêm	 399
Tập 95 (số 19-014-0095)	 399
Tập 96 (số 19-014-0096)	 408
Tập 97 (số 19-014-0097)	 415
Tập 98 (số 19-014-0098)	 422
Tập 99 (số 19-014-0099)	 430



LÌA NÓI THÔ ÁC 
THÌ ĐƯỢC THÀNH TỰU 
TÁM LOẠI TỊNH NGHIỆP

Tập 50 (số 19-014-0050)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời xem kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ chín, hàng thứ nhất:

Lại nữa, long vương! Nếu lìa nói thô ác thì được thành tựu 
tám loại tịnh nghiệp. Những gì là tám? Một, lời nói không trái mực. 

Kinh văn rất rõ ràng, ý nghĩa sâu xa vô tận. Trong đây, Phật 
nói cho chúng ta biết làm thế nào thành tựu tịnh nghiệp, đặc biệt 
là đối với pháp môn niệm Phật mà nói. Mọi người đều biết pháp 
môn niệm Phật là tu tịnh nghiệp. Tịnh nghiệp tu từ đâu vậy? Tịnh 
từ miệng trước. Chúng ta xem thấy trong kinh Vô Lượng Thọ, Phật 



12 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

dạy chúng ta pháp cơ bản của tu hành là khéo giữ ba nghiệp. Trong 
khéo giữ ba nghiệp, vừa mở đầu Phật dạy chúng ta “khéo giữ khẩu 
nghiệp, không chê lỗi người”, chính là chỗ này nói. Do đây có thể 
biết, tu Tịnh độ là bắt đầu từ đâu? Chúng ta biết và hiểu rõ tầm 
quan trọng của đoạn giáo huấn này. 

Thế nào gọi là nói thô ác? Ý nghĩa của từ này nhất định phải 
làm rõ ràng. Nói thô ác là nói lời thô lỗ; âm thanh, thái độ, từ ngữ 
khiến người ta khó nghe lọt tai, hiện nay gọi là câu mệnh lệnh. Cho 
dù là cấp dưới của bạn, họ không thể không phục tùng bạn, nhưng 
cùng lắm là bề ngoài bất đắc dĩ phục tùng thôi,  chứ trong tâm 
không phục, vậy là thất bại rồi. Thường thường vào thời khắc then 
chốt thì thuộc hạ sẽ phản bội bạn. Tại sao lại phản bội vậy? Ắt có 
nguyên nhân, trong đó chắc chắn không thể thiếu nhân tố thường 
ngày nói năng không đúng lẽ mà tạo thành hậu quả, đây là mấu 
chốt thành bại của tất cả sự nghiệp thế xuất thế gian. Con người 
chung sống, đối đãi với nhau, việc nói năng chiếm phân lượng rất 
lớn. Thế nên nhà Nho dạy học, ngôn ngữ được xếp vào môn học 
quan trọng. Phu tử dạy học có bốn môn, trong đó môn thứ nhất là 
đức hạnh, môn thứ hai là ngôn ngữ. Từ đó cho thấy, ngài coi trọng 
ngôn ngữ biết bao. Ngôn ngữ là biểu hiện của đức hạnh, xem lời 
nói của bạn, xem thái độ của bạn, xem động tác của bạn thì biết 
ngay đức hạnh của bạn cao hay thấp. Chúng ta phải làm thế nào 
tu đức, tích lũy công đức? Đây là điều mà Phật Bồ-tát trong kinh 
luận  thường dặn dò chỉ dạy chúng ta,  trong lời dạy đã nói rất 
nhiều, chư Phật Bồ-tát còn làm ra tấm gương cho chúng ta thấy, 



13Pháp sư Tịnh Không

nhu hòa ái ngữ, đây là cứu giúp mọi người. 
Chúng ta thân cận thiện tri thức, tôi trước đây thân cận đại 

sư Chương Gia, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi đứng bên cạnh quan 
sát các ngài tiếp khách, tiếp người đến học, tôi thấy rồi cảm động 
sâu sắc,  học tập ngay chỗ này.  Sự gần gũi của thầy  đối với học 
trò thì không giống với đại chúng, đối với học trò thường xuyên 
dạy dỗ nghiêm khắc, nhưng đối với đại chúng thì không. Đối với 
học trò thì thầy có trách nhiệm giúp đỡ họ, thành tựu họ, nhìn 
thấy họ có lỗi nhất định phải nói. Cho nên trước đây thầy nói với 
chúng tôi, nói lỗi lầm người, ai chịu nói lỗi của người?  Ai chịu 
làm oan gia đối đầu với người khác? Người thông minh,  người 
có học vấn chắc chắn không làm việc này, chỉ kết thiện duyên với 
người, dứt khoát không kết ác duyên với người. Bạn có lỗi lầm, 
người khác sẽ không nói ra. Chỉ có hai hạng người nói ra lỗi lầm 
của bạn: một là cha mẹ bạn, hai là thầy của bạn. Bạn bè, đồng học 
nói lỗi lầm cũng chỉ một hai lần, nhiều nhất là hai lần, sẽ không 
nói lần thứ ba. Nói hai lần mà bạn không chịu sửa thì lần thứ ba sẽ 
không nói, vì sao vậy? Nói nữa sẽ trở thành oan gia. Vậy họ sẽ đối 
xử với bạn thế nào? Kính mà tránh xa. “Tránh xa” nghĩa là gì? Là 
không cộng sự với bạn. Bạn ở trong xã hội làm bất kỳ sự nghiệp 
gì cũng không được người khác giúp đỡ, người mà bạn gặp gỡ là 
người có quan hệ lợi hại với bạn, còn bạn bè đạo nghĩa thì một 
người bạn cũng không có.  Cho nên, không thể không học đức 
hạnh, ngôn ngữ. 

Sự thực hành của đức hạnh  chính là thập thiện nghiệp 



14 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đạo mà Thế Tôn đã nói trong bộ kinh này.  Khẩu nghiệp quan 
trọng. Bạn có thể lìa nói thô ác thì bạn sẽ đạt được tám loại tịnh 
nghiệp. Loại thứ nhất: “Lời nói không trái mực”, chữ “mực” này 
chính là ngày nay chúng ta gọi là chừng mực, ngôn ngữ của bạn 
đúng đắn chừng mực, thông thường gọi là như lý như pháp, hợp 
tình hợp lý, không thái quá, cũng không bất cập, đây là loại tịnh 
nghiệp thứ nhất. Ngôn ngữ thái quá chứng tỏ là người nịnh hót, 
người xu nịnh; ngôn từ bất cập chứng tỏ ngạo mạn, coi thường 
người khác. Muốn ngôn từ có thể đúng đắn chừng mực, thì nhất 
định ở trong đời sống hằng ngày phải học tập, thường xuyên luyện 
tập để hình thành thói quen.

Hai, lời nói đều lợi ích.
Việc này rất quan trọng.  Lời nói vô ích,  trong Phật pháp 

gọi là hý luận, người thế gian chúng ta gọi là nói giỡn. Chư Phật 
Bồ-tát, người tu đạo không có hý luận. Hý luận và dí dỏm không 
giống nhau. Sự dí dỏm của người thế gian chưa chắc là có lợi ích 
đối với đối phương, đối với đại chúng xã hội; lời của thánh hiền, 
quân tử gọi là “nói ra thành phép tắc”, lời nói ra đều có thể làm 
tiêu chuẩn cho đại chúng xã hội, đây chính là lợi ích. Do đây có 
thể biết, tịnh nghiệp là có lợi ích, nếu không có lợi ích đối với đại 
chúng xã hội thì đây không phải tịnh nghiệp. Lợi ích mà chúng ta 
có thể nghĩ đến, lợi ích quan trọng nhất là khiến chúng ta được 
tâm thanh tịnh, giúp chúng ta đoạn phiền não, tăng trí tuệ, đây là 
lợi ích chân thực.



15Pháp sư Tịnh Không

Ba, lời nói ắt khế lý.
Lý là chân lý, nhất định không được trái ngược chân lý. Lời 

nói trái lý, thánh hiền quân tử dứt khoát không có, vì sao vậy? Họ 
nhìn thấy chân lý rồi, nhà Phật thường gọi là minh tâm kiến tánh, 
cho nên hành vi của họ, ngôn ngữ của họ nhất định tương ưng 
với tánh đức, lời nói và hành vi đều từ tánh đức mà tự nhiên lưu 
lộ. Mười hai bộ kinh giáo mà đức Phật Thích-ca Mâu-ni đã nói 
trong 49 năm đều là từ trong tánh đức lưu lộ ra, đây là khế lý.

Bốn, ngôn từ mỹ diệu.
Đây là khế cơ, khiến người nghe thấy hoan hỷ tiếp nhận. Ngôn 

ngữ khế cơ, khế lý mới có thể rộng độ chúng sanh. Đại sư Huệ 
Năng đã nói trong Đàn Kinh: “Nếu người chân tu đạo, không thấy 
lỗi thế gian.” Đây là khế nhập cảnh giới, đó không phải là phàm 
phu. Vì sao họ không thấy lỗi thế gian? Chúng tôi dùng cách nói 
của Tướng tông để cho mọi người dễ hiểu, vì họ đã chuyển thức 
thành trí rồi. Cương lĩnh tu hành của Tướng tông là chuyển ý thức 
thứ sáu thành diệu quán sát trí. Ý thức thứ sáu là phân biệt, không 
còn phân biệt nữa, mọi thứ không phân biệt nữa thì quán này là 
diệu quán, trí tuệ đã hiện tiền. Chúng ta ngày nay đối với người 
thế gian có phân biệt, các ngài không phân biệt nữa. Chuyển mạt-
na thức thành bình đẳng tánh trí. Mạt-na thức là chấp trước, các 
ngài không chấp trước nữa, đối với tất cả pháp thế xuất thế gian 
đều không chấp trước. Các bạn nghĩ xem, đã xa lìa phân biệt, chấp 
trước, bạn muốn tìm lỗi lầm thì hoàn toàn không thể, pháp thế 
xuất thế gian đều không có lỗi lầm. 



16 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Trong các kinh Lăng-nghiêm,  kinh Viên Giác,  kinh Pháp 
Hoa, kinh Hoa Nghiêm, Phật đều nói tham sân si chính là giới 
định tuệ, giới định tuệ tức là tham sân si. Lời nói này là ý gì vậy? Là 
cái nhìn bình đẳng. Tham sân si và giới định tuệ là cực kỳ không 
bình đẳng, nhưng chúng lại là bình đẳng, chúng bình đẳng thế 
nào vậy? Tham sân si và giới định tuệ là cùng một tánh, là pháp 
tánh. Giác ngộ rồi gọi là giới định tuệ, mê rồi thì là tham sân si, mê 
ngộ không hai; mê là pháp tánh, ngộ vẫn là pháp tánh, pháp tánh 
không có mê ngộ. Tướng biến ra khi mê là tướng của tham sân 
si, tướng biến ra khi giác ngộ là tướng của giới định tuệ. Nhưng 
bạn phải hiểu rằng: “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng”, tướng 
này không phải thật, là vọng tướng. Tâm họ đã bình, lý đã đắc, vậy 
là tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh, chúng ta thường nói 
thân thanh tịnh, cảnh giới thanh tịnh, tham sân si và giới định tuệ 
đều thanh tịnh. Đây là người gì? Pháp thân đại sĩ. 

Pháp thân đại sĩ ứng hóa vào trong lục đạo, các ngài làm thế 
nào? Các ngài vẫn nghiêm trì giới luật. Vì sao vậy? Chúng sanh lục 
đạo đang mê nên các ngài phải làm một tấm gương tốt cho người 
ta thấy. Các ngài đi biểu diễn, lên sân khấu biểu diễn; biểu diễn 
nhất định phải chú ý đến đại chúng, phải chú ý đến xã hội trước 
mắt, lợi ích chúng sanh. Sự biểu diễn này nếu không lợi ích cho 
chúng sanh, không lợi ích cho xã hội thì không được làm. Ví dụ 
xã hội ngày nay, mọi người trong xã hội hiện nay đều không biết 
hiếu đạo, bất hiếu cha mẹ, bất kính sư trưởng; vậy thì Phật Bồ-tát 
đến những nơi này nhất định thị hiện hiếu thuận cha mẹ, phụng 



17Pháp sư Tịnh Không

sự sư trưởng. Hiện nay, đại chúng xã hội không biết tôn sư trọng 
đạo, vong ân bội nghĩa, nghịch sư phản đạo; vậy thì Phật Bồ-tát 
thị hiện ở thế gian này nhất định là đặc biệt thị hiện hiếu thân tôn 
sư, nhất định là làm như vậy. Vì sao làm như vậy? Để cứu lấy thế 
đạo nhân tâm. Chư Phật Bồ-tát thị hiện ở nơi nào, thị hiện vào lúc 
nào, nhất định phải quan sát thời tiết nhân duyên, tức là chúng 
sanh ở nơi đó, lúc đó đã phạm những lỗi lầm nào. Phật pháp là 
giáo dục, làm sao có thể chấn chỉnh họ, giúp họ sửa đổi lại, đây 
gọi là thiện tri thức. 

Ngày nay trên thế giới này đã không còn biết tôn sư trọng 
đạo nữa, chúng ta còn muốn phỉ báng thầy, còn muốn phê phán 
họ, còn muốn đấu tranh với họ; đây là dạy đại chúng xã hội bất 
hiếu với cha mẹ,  không tôn trọng sư trưởng,  quả báo sẽ ở ba 
đường ác. Loại giáo dục này, loại thị hiện biểu diễn này dẫn dắt 
chúng sanh đi vào tam đồ ác đạo.  Loại người này là người nào 
vậy? Ác ma, đây không phải Bồ-tát. Cách làm của Bồ-tát là hoàn 
toàn ngược lại với điều này, Bồ-tát nhất định là thuận theo tánh 
đức, cho nên Bồ-tát dứt khoát không nhớ lỗi cũ, không ghét người 
ác. Giáo hóa chúng sanh phải biết đến lợi ích toàn thể, có thể hy 
sinh cá nhân để thành toàn cho mọi người. Đối với người phỉ báng 
ta, người sỉ nhục ta, người hãm hại ta, ta vẫn hết sức kính trọng, 
sự kính trọng này không phải giả bộ, mà là xuất phát từ tâm chân 
thành. Cảm hóa người ác, khuyến hóa xã hội, đây chính là Bồ-tát. 

“Ngôn từ mỹ diệu” không phải là nói âm thanh nghe hay; âm 
thanh nghe hay dĩ nhiên là có trong đó, ý của “mỹ diệu” càng sâu 



18 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

xa hơn nữa, là khiến người khác nghe thấy hoan hỷ tiếp nhận. Lời 
nói này của bạn là lời vàng ngọc tốt lành, đây gọi là mỹ diệu; chúng 
ta hiện nay gọi là hợp tình, hợp lý, hợp pháp, thật sự là từ trong 
nhân từ, bác ái lưu lộ ra. Đây là thuộc về tịnh nghiệp, nhất định 
là từ trong tâm thanh tịnh lưu xuất ra, cũng có thể tịnh hóa nhân 
tâm, tịnh hóa tam nghiệp, đây đích thực là khế lý, đích thực là mỹ 
diệu. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

Tập 51 (số 19-014-0051)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Tối hôm qua, chúng ta đã 
nghe bài báo cáo vắn tắt về Do Thái giáo, đây là một tôn giáo cổ 
xưa, chúng ta tương đối ít tiếp xúc. Ở Trung Quốc đại lục không 
có, Trung Quốc đại lục chỉ có năm tôn giáo, do đó cơ hội tiếp xúc 
sẽ càng ít. Sau khi chúng ta nghe xong thì biết kinh điển chủ yếu 
nhất của họ là “Cựu Ước”, lịch sử của họ có hơn 4.000 năm; mà 
Thiên Chúa giáo thì “Tân Cựu Ước” đều tiếp nhận,  Ki-tô giáo 
thì nghiêng nặng về “Tân Ước”, họ sùng bái chỉ một vị thần. Sự 
khác biệt ở đây  là Ki-tô giáo nghiêng nặng về chúa Giê-su, còn 
Thiên Chúa giáo nghiêng nặng về đức Mẹ. Hôm qua, chúng ta 
cũng nghe bài báo cáo của họ, họ khẳng định thượng đế chính là 
chân lý, là đấng có quyền năng lớn trong vũ trụ. Khái niệm này rất 
hay, rất chính xác, thật sự được người hiện đại tiếp nhận. Đệ tử 
Phật học rộng nghe nhiều, đặc biệt là người xuất gia, gánh vác trên 
vai sứ mệnh giáo hóa chúng sanh, đối với căn cơ của chúng sanh, 



19Pháp sư Tịnh Không

chúng ta phải biết rõ thì việc hoằng pháp lợi sanh mới thật sự có 
thể đạt đến khế cơ, khế lý. 

Cũng may lần này chúng ta mời mỗi một tôn giáo đến truyền 
đạo, đây là việc mang tính lâu dài, không phải ngắn hạn. Mỗi một 
lần, chúng ta đều ghi lại băng ghi hình, phần tiếng Anh thì mong 
rằng chúng ta có thể dùng tiếng Trung làm phụ đề, chúng ta phải 
dụng công học tập. Trong các tôn giáo khác nhau, chúng ta phải 
tìm ra một điểm chung. Điểm chung này chính là chân lý mà mọi 
người đều công nhận. Nghĩa gốc của Phật-đà là trí tuệ, là giác ngộ; 
họ gọi là chân lý, là quyền năng lớn, so với đại trí đại giác mà nhà 
Phật nói là cùng một ý nghĩa, cùng một đạo lý. Thế nhưng giáo 
dục tôn giáo  phải áp dụng chân lý này  vào trong đời sống của 
chúng ta. 

Biểu hiện bên ngoài của chân lý chính là nhân từ, bác ái. Chúng 
tôi ngày nay đem lý niệm trọng tâm của Phật giáo tổng kết thành 
năm câu, mười chữ là: “Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 
giác, từ bi.” Đây không chỉ là tinh nghĩa của Phật pháp mà cũng 
có thể nói là tinh hoa của tất cả tôn giáo thế gian. Thượng đế yêu 
thương người đời, thần yêu thương người đời, Phật Bồ-tát đại từ 
đại bi. Phật, Bồ-tát, thần, thượng đế là gì? Ở đâu vậy? Chính là 
chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác vốn sẵn có trong tự 
tánh của con người. Đại dụng của nó là từ bi, là bác ái; không phân 
quốc gia, không phân chủng tộc, không phân tôn giáo, nhân từ 
với người, yêu thương với vật. Chẳng phải chỉ có yêu người, thông 
thường trong tôn giáo chỉ nói yêu thương người, nhưng phạm vi 



20 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

trong kinh Phật nói thì rộng hơn. Trong kinh Hoa Nghiêm, Phật 
nói: “Tình và vô tình, đồng viên chủng trí.” Đây là nói rõ ngay cả 
thực vật và khoáng vật, chúng ta đối với chúng cũng tràn đầy tâm 
yêu thương, ý thiện, huống hồ đối với chúng sanh hữu tình! Nếu 
bản thân chúng ta thật sự đối với hữu tình và vô tình đều có đầy 
ý thiện và tâm yêu thương một cách chân thành, thanh tịnh, bình 
đẳng thì người này ở trong Phật pháp được gọi là Phật-đà, được 
gọi là Bồ-tát. Nếu còn xen tạp bất thiện, xen tạp ý ác. Thế nào gọi 
là ý ác? Bất thiện chính là ác. Tiêu chuẩn mà Phật nói với chúng 
ta  là thập thiện nghiệp đạo, còn tiêu chuẩn của Do Thái giáo là 
mười điều răn của Moses.  Nội dung của mười điều răn tương 
đồng với thập thiện, cho nên thập thiện nghiệp đạo là lời răn dạy 
được ghi chép rõ ràng trong kinh điển của tất cả tôn giáo, các tín 
đồ nhất định phải biết tuân thủ. Xa rời giáo học cơ bản này thì 
chúng ta bất thiện rồi, bèn tạo tác ác nghiệp, biến hiện ra khổ báo 
ở ba đường ác. 

Từ xưa đến nay tổ sư đại đức chỉ dạy chúng ta, học Phật là 
học từ đâu? Phải tu từ căn bản. Căn bản là gì? Là ý niệm; ý niệm 
phải thiện, ý niệm phải thanh tịnh, ý niệm phải bình đẳng. Nếu 
trong đại chúng, mình cảm thấy thân phận của mình đặc biệt, cảm 
thấy địa vị của mình không giống như người khác thì đây là bất 
thiện, đã không phải thiện. Chúng ta xem thánh triết của thế xuất 
thế gian, người Trung Quốc xem trọng pháp thế gian, coi trọng 
pháp thế gian thì Khổng lão phu tử là người đại biểu. Phẩm hạnh 
cả đời của Phu tử,  thái độ đối nhân xử thế là hạ mình mà tôn 



21Pháp sư Tịnh Không

người, thánh nhân đã làm nên hình mẫu cho chúng ta thấy. Ý niệm 
và hành vi cao hơn người khác một bậc này, trong Phật pháp gọi 
là tập khí nghiệp chướng sâu nặng. Ai hiểu được điều này? Phật 
hiểu được. Làm đệ tử Phật thì phải đem điều mà trong Phật pháp 
đã nói là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi làm 
ra cho mọi người thấy, đây là giáo hóa chúng sanh. Bản thân bạn 
thật sự làm được, đây là tự bạn thọ dụng, làm cho người khác thấy 
là hóa tha. Do đó, chúng ta phải làm thật hết lòng, nỗ lực mà làm. 

Tín đồ của các tôn giáo cũng giống như Phật pháp vậy, phải 
thông đạt, hiểu sâu “nghĩa thú” của kinh điển; nghĩa là đạo lý, là 
nghĩa lý; thú là phương hướng, mục tiêu. Sau khi hiểu rõ rồi thì 
phải thực hiện những đại đạo lý này  vào trong đời sống,  thực 
hiện vào trong đối nhân xử thế tiếp vật. Niệm niệm tạo phước 
cho xã hội,  làm tấm gương tốt cho chúng sanh, xa lìa danh văn 
lợi dưỡng, từ bỏ ngũ dục lục trần; thông thường trong tôn giáo 
nói “người này mới được cứu”. Ai cứu bạn? Tự mình cứu mình; 
trong Phật pháp Đại thừa nói “tự mình độ chính mình”. Chư Phật 
Bồ-tát, tất cả thần thánh đều làm tăng thượng duyên để cho bạn 
tự cứu, tự độ, đây là điều chúng ta cần phải biết. 

Đời người ngắn ngủi! Hôm qua, có một đồng tu Trung Quốc 
gọi điện thoại nói với tôi là anh đã đến Mỹ một chuyến, đi một 
hai tháng rồi trở về. Trong số bạn bè tốt của anh, có ba người đã 
qua đời ở tuổi chưa đến 50, anh có cảm xúc sâu sắc về sự mong 
manh của kiếp người.  “Mạng người vô thường, cõi nước mong 
manh”, nếu muốn dài lâu thì đây là vọng tưởng, đó là người ngu 



22 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nói mộng! Trong lục đạo nhất định không có dài lâu, Phật nói với 
chúng ta chân tướng là “biến hóa trong từng sát-na”, nói cho bạn 
biết thế gian là vô thường. Người có trí tuệ, họ thông minh, họ 
nắm được hiện tại. Họ nắm được sát-na hiện tại này thì họ thành 
công; nếu đánh mất hiện tại thì nhất định đọa lạc. Nhà Phật 
nói “thường lạc ngã tịnh”, thường lạc ngã tịnh là từ trong tự tánh 
mới nhìn thấy. Thật sự tự tánh là vô hình, vô tướng,  rộng khắp 
mười phương ba đời; trong đây có chân thường, có chân ngã, có 
đầy đủ bốn loại tịnh đức “thường lạc ngã tịnh”. Nhưng trong hiện 
tướng thì chắc chắn là không có, tướng là hư vọng, “phàm những 
gì có tướng đều là hư vọng”. Chúng ta có thể thấy rõ ràng, thấy 
sáng tỏ điều này rồi thì có thể thọ dụng tướng, nhưng quyết không 
chấp trước, không những không chấp trước mà còn không được 
phân biệt; rời xa phân biệt, chấp trước thì bạn liền nhìn thấy thật 
tướng của các pháp. Người nhìn thấy thật tướng của các pháp thì 
trong Phật pháp gọi họ là Phật-đà, gọi họ là Như Lai. 

Cho nên, chúng ta học Phật phải biết bắt đầu học từ đâu, hạ 
thủ từ chỗ nào,  làm thế nào thành tựu. Trong đời sống thường 
ngày tràn đầy chân thành, thanh tịnh, bình đẳng; đối nhân xử thế 
tiếp vật tràn đầy đại từ đại bi thì người này là lạc, thật sự lìa khổ 
được vui rồi.  Khổ là gì?  Là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; 
họ đã xa lìa rồi, họ không còn nữa. Họ lạc, họ thấy tất cả chúng 
sanh trong hư không khắp pháp giới là một tổng thể chân thành, 
thanh tịnh, bình đẳng.  Lý niệm này, thọ dụng này  không lúc 
nào không viên mãn, không nơi nào không viên mãn, được đại 



23Pháp sư Tịnh Không

viên mãn,  được đại tự tại.  Đây là thật,  ngoài điều này ra đều là 
hư vọng. Cho nên, học Phật là học điều gì? Tâm yêu thương của 
chúng ta phải rộng khắp viên mãn như vậy. Từ bi, đại từ đại bi mà 
nhà Phật nói hiện rõ trong đời sống thường ngày, từng li từng tí 
đều là đại viên mãn, sự thọ dụng của bạn từng li từng tí đều là đại 
tự tại. Trong Phật pháp có thể có được thọ dụng này, giáo học của 
tất cả tôn giáo nếu có thể tu học như lý như pháp thì đều có thể 
đạt đến cảnh giới như nhau. Cho nên, trong kinh Phật nói “pháp 
môn bình đẳng, không có cao thấp”, “pháp môn” này không giới 
hạn ở pháp môn của Phật giáo, mà là thông đến tất cả mọi pháp 
thế xuất thế gian. Đây đúng là điều mà Đại thừa gọi là “người viên 
thuyết pháp, không pháp nào không viên”, viên ngộ, viên tu, viên 
chứng. Trong tất cả pháp, thực sự Đại thừa nói được thấu triệt, nói 
được rõ ràng, chúng ta phải ngay chỗ này mà hạ công phu. 

Hạ công phu không chỉ là nghiên cứu giáo lý mà phải thực 
hiện,  phải giải hành tương ưng.  Giải giúp bạn hành,  hành giúp 
bạn giải, giải và hành phụ trợ lẫn nhau, điều này sẽ nâng chúng ta 
lên đến đạo vô thượng. Có giải không hành, vậy thì đáng phải đọa 
lạc như thế nào thì vẫn đọa lạc như thế ấy, đáng phải sanh tử như 
thế nào thì vẫn là sanh tử như thế ấy, không giúp được gì, không 
thể giải quyết vấn đề. Đại sư Thanh Lương nói được rất hay trong 
kinh Hoa Nghiêm Sớ Sao: “Có giải không hành, tăng trưởng tà kiến; 
có hành không giải, tăng trưởng vô minh.” Chư Phật Bồ-tát, tổ sư 
đại đức  đều chỉ dạy chúng ta giải hành phải tương ưng, đây là 
chánh pháp, đây là chánh giáo. Lệch về một bên là tà rồi. Thế nào 



24 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

là tà giáo? Là lệch sang một bên. Đi đường không đi ngay chính 
giữa mà đi ở hai bên, đi bên rìa, đi sang bên cạnh, vậy là lệch lạc 
rồi. Chúng ta phải có năng lực phân biệt tà chánh, đường mà bản 
thân chúng ta đi là đường gì, chúng ta phải hiểu thật rõ ràng, thật 
sáng tỏ. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

Tập 52 (số 19-014-0052)

 Chư vị đồng học, chào mọi người! Gần đây, chúng tôi nghe 
nói Liên Hiệp Quốc muốn cử hành một hội nghị tôn giáo thế giới, 
sự việc này hình như trước đây chưa từng có, đây là lần đầu tiên, là 
sự việc tốt. Nhân loại mong cầu hòa bình, cầu mong ông trời phù 
hộ, việc này đã có hàng ngàn hàng vạn năm rồi, nhưng hòa bình 
vẫn mãi không có được. Ngược lại,  thiên tai nhân họa, đặc biệt 
là chiến loạn mỗi lần một nghiêm trọng hơn, tài sản, mạng sống 
thương vong không cách gì tính hết. Lấy cận đại mà xem, chiến 
tranh thế giới lần thứ nhất, đại chiến lần thứ hai, e rằng tương lai 
còn có đại chiến lần thứ ba, cho nên sự hy vọng về hòa bình là rất 
xa vời. Vì sao lại có những hiện tượng bất hạnh này? 

Tuy chúng ta cũng cầu khẩn ông trời,  cũng cầu thần 
thánh nhưng không dựa hoàn toàn vào đó, không dựa vào lời giáo 
huấn của bậc thánh hiền.  Sau khi Phật giáo truyền đến Trung 
Quốc,  ở Trung Quốc là tam giáo tạo thành thế chân vạc, tam 
giáo này là Nho giáo, Phật giáo, Đạo giáo. Nhưng nói về “giáo” thì 
không phải là tôn giáo như trong quan niệm của người hiện 



25Pháp sư Tịnh Không

nay, mà giáo là giáo dục, giáo học: giáo dục của nhà Nho, giáo học 
của nhà Nho; giáo dục của nhà Phật, giáo học của nhà Phật; giáo 
dục của nhà Đạo,  giáo học của nhà Đạo,  nó không phải là tôn 
giáo. Hay nói cách khác, đây là ba học phái lớn, mỗi phái đều có 
cái hay riêng. Giống như thiên thượng dụ phía trước kinh Thập 
Thiện Nghiệp Đạo, hoàng đế Ung Chính đã nói: “Dùng tam giáo 
để dạy dân trong nước giác ngộ”, ba loại giáo dục này đều là chỉ dạy 
nhân dân giác ngộ, “lý cùng xuất phát từ một nguồn, đạo cùng thực 
hiện nhưng không trái ngược”. Lời của hoàng đế Ung Chính không 
sai, hoàn toàn chính xác. 

Trên thế giới liệu có bao nhiêu tôn giáo có thể nói lý đều 
xuất phát từ một nguồn. Lý là gì? Chân thành, thanh tịnh, bình 
đẳng, từ bi. Chúng tôi hiện nay tổng kết lời dạy của Phật thành 
mười chữ là: “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ 
bi”, đây là lý, cùng xuất phát từ một nguồn. Đạo cùng thực hiện 
nhưng không trái ngược,  đạo là gì?  Là yêu thương người.  Đây 
là lời của cư sĩ Hứa Triết ở Singapore, cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi 
bà: “Tôn giáo là gì?” “Tôn giáo chính là yêu thương!” Ki-tô giáo, 
Thiên Chúa giáo, Do Thái giáo đều nói “thượng đế yêu thương 
người đời”, “thần yêu thương người đời”, còn trong Phật giáo, Phật 
Bồ-tát một mực từ bi. 

Ở khu vực này đại đa số người dân tín ngưỡng đạo Hồi, 
quốc gia lân cận chúng ta như Malaysia, Indonesia đều là quốc 
gia Hồi giáo. Mở kinh điển của họ ra, câu đầu tiên của mỗi đoạn 
là: “A-la quả thật là đấng nhân từ” (họ gọi là thượng đế, gọi là 



26 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

A-la). Cho nên, tôn giáo thế gian có nhiều đi nữa thì cội nguồn 
của nó là một, đều là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, trí tuệ, 
nhân từ, bác ái, đây là cội nguồn. Mục tiêu giáo dục của tôn giáo 
cũng như nhau, dạy người tôn trọng lẫn nhau, chung sống hòa 
thuận,  đối xử bình đẳng,  không phân quốc gia,  không phân 
chủng tộc. Khi một tôn giáo nào đó truyền giáo, liệu có hạn chế 
nói rằng anh không phải là người của quốc gia tôi,  anh không 
phải là người thuộc chủng tộc tôi, anh không được tin tôn giáo 
của tôi không?  Không hề!  Mỗi một tôn giáo đều truyền khắp 
toàn thế giới, tôn giáo quả thật là bình đẳng. Chỉ có dùng giáo 
dục mới có thể đạt được hòa bình. 

Tôn giáo vốn đều là giáo dục, nói theo hiện nay thì đều là 
giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Quý vị hãy tỉ mỉ xem kinh 
điển của tất cả tôn giáo thì quý vị sẽ hiểu rõ, tâm lượng đều rộng 
lớn.  Nhà Phật nói  “tâm bao thái hư, lượng chu sa giới”,  có tôn 
giáo nào không như vậy? Tôn giáo nào cũng như vậy cả. Tại sao 
tâm lượng của nhân sĩ tôn giáo hiện nay trở nên nhỏ hẹp, chỉ có 
mình, coi thường người khác? Đó không phải là ý của thần, không 
phải là ý mà trong giáo nghĩa tôn giáo nói, đó là cá nhân. 

Chúng ta không nói những tôn giáo khác, chỉ nói riêng Phật 
giáo, chúng ta có làm theo kinh điển của Phật hay không? Không 
có. Đạo tràng này của mình, mình hy vọng nó hưng vượng. Đạo 
tràng của người khác, mong cho họ suy bại, mong cho tín đồ của 
họ đều đến chỗ này của tôi. Vậy là chính mình đã bài xích nhau 
rồi, đây có phải là Phật giáo hay không?  Không phải.  Phật chế 



27Pháp sư Tịnh Không

định giới điều trong Bồ-tát giới là “khen mình chê người”, đây là 
giới trọng của Bồ-tát. Bạn tự mình tâng bốc chính mình, tán thán 
chính mình, phỉ báng người khác, đây là sai lầm cực lớn. 

Phật dạy chúng ta như thế nào vậy? Chúng ta đọc kinh Hoa 
Nghiêm thấy, mỗi một vị Bồ-tát, mỗi một vị thiện tri thức, bản 
thân đều khiêm tốn, tôn trọng người khác, đề cao người khác. Làm 
như vậy là “đạo cùng thực hiện nhưng không trái ngược”, vậy thì 
thế giới này mới có hòa bình. Phật nói với chúng ta, tất cả pháp 
thế xuất thế gian, pháp nào cũng là bình đẳng, pháp nào cũng là 
đệ nhất. Nếu như có thứ nhất, thứ hai, thứ ba thì phiền phức đến 
ngay, chắc chắn không thể chung sống hòa thuận, bình đẳng mới 
có thể chung sống hòa thuận. “Hòa vi quý” là điều chúng ta mong 
cầu, hòa từ đâu mà có? Từ bình mà có, không bình đẳng thì chắc 
chắn không có hòa bình, cho nên tất cả tôn giáo đều dạy người 
phải bình đẳng. 

Thế gian tại sao có nhiều tôn giáo như vậy? Chúng ta phải 
hiểu rõ, trước đây giao thông không phát triển,  giữa người với 
người rất ít qua lại với nhau. Chúng ta đọc thấy trong sách xưa, 
thật sự có chuyện đến già chết mà không qua lại với nhau. Thí dụ 
người dân sống trong thôn quê, họ chỉ sống ở trong thôn này, cả 
đời cũng chưa từng qua thôn bên kia, phạm vi sinh hoạt cả đời 
của họ chỉ ở trong thôn nhỏ này, trong cái vòng nhỏ này. Thế nên 
trong phạm vi nhỏ này  họ phải chung sống hòa thuận với đại 
chúng, cũng cần phải có giáo dục thánh hiền. Do hoàn cảnh cư 
trú không như nhau, văn hóa khác biệt, bối cảnh lịch sử không 



28 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

giống nhau, nên khi thánh hiền lập giáo, kiến lập giáo hóa mới 
hình thành rất nhiều tôn giáo như vậy. Chúng ta xem thấy trong 
kinh Phật, Thích-ca Mâu-ni Phật ra đời, vào thời đó Ấn Độ có hơn 
100 tôn giáo, nói theo lời hiện nay tức là hơn 100 loại giáo học để 
giáo hóa tất cả dân tộc khác nhau, cư dân lãnh thổ khác nhau trên 
khắp Ấn Độ. Tôn giáo đã ra đời như vậy. 

Ở Trung Quốc, tôn giáo không phát triển, nguyên nhân 
không phát triển  là vào thời nhà Tần, Trung Quốc được thống 
nhất,  Tần Thủy Hoàng thống nhất Trung Quốc.  Ông thống 
nhất Trung Quốc tuy thời gian ngắn nhưng ảnh hưởng vô cùng 
lớn. Thời đại tiếp theo đó là triều Hán,  thời gian rất dài,  từ tiền 
Hán đến hậu Hán kéo dài 400 năm. Hán Vũ Đế là hoàng đế thứ hai 
của triều Hán, chế định chính sách giáo dục, phương châm giáo 
dục, đó là áp dụng ba nhà Nho, Thích, Đạo. Vào thời đó Phật giáo 
chưa truyền đến Trung Quốc, lấy Nho gia làm chánh tông, lý niệm 
của giáo dục này kéo dài mãi đến đời Mãn Thanh cũng không thay 
đổi. Trong 2.000 năm, thay đổi triều đại rất nhiều lần, chế độ chính 
trị cũng có đổi mới, duy chỉ có chính sách giáo dục, phương châm 
giáo dục là không hề thay đổi. Ngay cả khi người Mông Cổ vào làm 
chủ Trung Quốc cũng không hề sửa đổi, người Mãn Thanh vào 
làm chủ Trung Quốc cũng không hề sửa đổi. Vào thời Hán Minh 
Đế, Phật giáo truyền đến Trung Quốc, dần dần hình thành nền 
giáo dục của ba nhà để chỉ dạy nhân dân Trung Quốc. Nhân dân 
Trung Quốc từ xưa đến nay tiếp nhận sự giáo dục của ba nhà này, 
dùng danh từ của Phật học mà nói là có thiện căn sâu dày. 



29Pháp sư Tịnh Không

Trung Quốc là dân tộc hòa bình, bạn mở lịch sử Trung Quốc 
ra, từ trước đến nay Trung Quốc chưa từng đánh nhau trên lãnh 
thổ ở nước ngoài. Nguyên nhân gì vậy? Tiếp nhận giáo dục thánh 
hiền. Trung Quốc không xâm lược nước khác, Trung Quốc chỉ 
là yêu thương người khác, dùng đức hạnh để phục người, không 
dùng sức mạnh.  Đế vương các đời đều tu dưỡng đạo đức của 
mình. Những quốc gia lân cận, trước đây gọi là quy thuận Trung 
Quốc, đây chính là tôn Trung Quốc làm anh cả, đây là vì họ tôn 
kính, không phải Trung Quốc yêu cầu đối với họ. Họ tôn kính và 
triều cống đối với Trung Quốc (việc triều cống này ngày nay gọi 
là tặng quà), thế nhưng Trung Quốc đáp lễ nhiều hơn gấp nhiều 
lần so với quà họ đem tặng. Họ tặng chúng ta một vạn đồng thì 
chúng ta tặng lại họ mười vạn đồng. Hậu đãi nước nhỏ, tôn trọng 
nước nhỏ, việc này xem lịch sử Trung Quốc thì hiểu ngay. 

Trung Quốc từ giữa thời Mãn Thanh trở về sau, dần dần xa 
lìa giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, xa lìa giáo huấn của thánh 
nhân, thế nên tập khí phiền não liền hiện hành, tự tư tự lợi, tham 
sân si mạn đã làm bại hoại phong khí xã hội. Cộng thêm sau khi 
tiếp xúc với phương Tây,  súng máy đại bác,  người Trung Quốc 
trước giờ chưa từng nghĩ đến, người Trung Quốc xem trọng văn 
trị, không xem trọng vũ lực. Người nước ngoài xâm lược Trung 
Quốc, hầu như Trung Quốc bị cường quốc chia cắt, chịu khổ nạn 
này hơn 200 năm.  Vì vậy người Trung Quốc  sinh ra hoài nghi 
đối với văn hóa đạo đức xưa của chính mình. Chúng ta dùng đạo 
đức, người ta dùng vũ lực, chúng ta đánh không lại người ta, bị 



30 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

người ta bắt nạt, gọi là “người tốt bị người khác bắt nạt”. Người 
Trung Quốc hiện nay giác ngộ rồi,  chúng ta cũng xem trọng 
quân sự, phát triển vũ khí mới, có phải để xâm lược nước khác 
không? Không phải. Sự phát triển này là ngăn chặn người ngoại 
quốc, anh không được bắt nạt tôi nữa, anh mà bắt nạt tôi thì tôi 
có năng lực phản kháng, đây thuộc về tự vệ. Nếu không có chút 
vũ lực này, chúng ta cứ bàn đạo đức nhân nghĩa thì vẫn bị người 
khác tiêu diệt. Tộc Thích-ca là một tấm gương. Tộc Thích-ca vì 
sao bị tiêu diệt ở Ấn Độ? Do không có vũ lực, chỉ toàn nói nhân 
nghĩa đạo đức, khi người khác đánh đến thì tộc này liền bị tiêu 
diệt. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Cho nên, Trung Quốc kiến 
lập vũ lực không phải để xâm lược người khác, là do bài học của 
hai, ba trăm năm đã nói với chúng ta rằng không thể không có 
một chút vũ lực, bằng không mà nói thì người khác vẫn bắt nạt 
bạn, vẫn không thể đạt được thế giới hòa bình. Đây là dùng vũ 
trang để bảo hộ hòa bình. 

Chúng ta thúc đẩy lý niệm hòa bình đến toàn thế giới. Làm 
sao đạt được hòa bình?  Giáo dục.  Giáo dục quan trọng nhất 
là giáo dục gia đình, đây là nền tảng. Gia đình bị phá hoại rồi thì 
xã hội coi như xong, gia đình là nền tảng của xã hội. Hạt nhân của 
gia đình là vợ chồng, vợ chồng bất hòa thì thiên hạ đại loạn. Cho 
nên, Nho Thích Đạo ở Trung Quốc đều coi trọng giáo dục gia 
đình. Nhà Phật dạy người một lý niệm căn bản là “hiếu dưỡng cha 
mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, tu thập thiện nghiệp”, bộ 
kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo chính là nói bốn câu này. Nhà Nho 



31Pháp sư Tịnh Không

dạy ngũ luân bát đức đều là bắt đầu làm từ gia đình. Nếu như giáo 
dục gia đình bại hoại rồi  thì toàn bộ những cái khác đều hỏng 
hết. Nền giáo học gia đình là gốc, giống như bốn tầng lầu này của 
chúng ta, nó là tầng thứ nhất, không có tầng thứ nhất thì đâu có 
tầng thứ hai? Tầng thứ hai là giáo dục nhà trường, tầng thứ ba là 
giáo dục xã hội, tầng thứ tư là giáo dục tôn giáo. Giáo dục tôn giáo 
là giáo dục tinh thần, dạy bạn siêu phàm nhập thánh, đem lòng 
nhân từ, bác ái của bạn phát huy đến cực điểm, yêu thương tất cả 
chúng sanh thế xuất thế gian. Tâm yêu thương chân thành, dùng 
giáo dục tôn giáo đem nó mở rộng ra. Thực hiện bốn loại giáo dục 
này rồi thì thế giới được hòa bình an định vĩnh cửu, giữa người 
với người biết tôn kính lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hỗ trợ hợp 
tác,  thật sự là cùng tồn cùng vinh. Nếu không có bốn loại giáo 
dục này làm nền tảng thì những lời nói nghe hay ho đều là khẩu 
hiệu, hoàn toàn không thể thực tiễn. 

Thế nhưng chúng ta nhìn toàn thế gian hiện nay,  giáo dục 
gia đình không còn nữa nên ngày nay con cái không nghe lời cha 
mẹ; giáo dục nhà trường không còn nữa nên học trò không nghe 
lời thầy cô, còn giáo dục xã hội thì sao? Mọi người đều biết, các bạn 
mỗi ngày xem báo, tạp chí, truyền hình, điện ảnh, dạy bạn những 
điều gì vậy? Dạy bạn giết, trộm, dâm, dối. Giáo dục tôn giáo hoàn 
toàn rơi vào hình thức, đều làm theo trong nghi thức tôn giáo, giáo 
dục tôn giáo không còn nữa, biết tụng kinh mà không hiểu ý nghĩa. 
Ý nghĩa còn không hiểu thì làm sao có thể thực hiện? Bốn loại giáo 
dục đều không còn nữa  thì thiên hạ sao có thể không loạn cho 



32 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

được? Ngày nay người nhân từ, bậc chí sĩ trên thế giới, nếu muốn 
cứu vãn kiếp vận của thế gian thì không có gì khác hơn là nhất định 
phải khôi phục bốn loại giáo dục lớn này. 

Có cần thiết lập ra tôn giáo mới nữa hay không?  Không 
cần, không cần thiết nữa. Nội dung trong các tôn giáo xưa nay đã 
quá phong phú rồi, chúng ta có thể làm được một phần ngàn, một 
phần vạn thì đã có hy vọng thế giới hòa bình, không cần thiết lập 
tôn giáo mới nữa. Lập ra tôn giáo mới nữa thì giống như vẽ rắn 
thêm chân, chẳng có ý nghĩa gì cả, chẳng qua chỉ là nhiễu loạn trật 
tự mà thôi, chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Trước đây trên thế 
giới có sáu tôn giáo lớn, toàn thế giới đều thừa nhận. Ở Singapore 
hiện nay có chín tôn giáo lớn, kinh điển, giáo nghĩa đều hay. Làm 
sao chúng ta dung hợp quán thông nó, phải cố gắng học tập, đem 
nó phát huy mạnh mẽ để cứu vãn xã hội, cứu vãn kiếp vận, thực 
hiện thế giới hòa bình, xã hội an định, nhân dân hạnh phúc, đây là 
vấn đề cấp bách trước mắt. Thập niên 70, tiến sĩ Arnold J. Toynbee 
người Anh đã nói: “Muốn giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21 thì 
chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp Đại thừa.” Ông đã nói 
hai điểm này, ông nói rất có đạo lý. Đối với việc giáo dục hết thảy 
chúng sanh thì hai nhà này nói được cụ thể và thấu triệt, đáng để 
chúng ta cố gắng nỗ lực học tập, phát huy mạnh mẽ. Tốt rồi, hôm 
nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



33Pháp sư Tịnh Không

Tập 53 (số 19-014-0053)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ chín, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ chữ cuối 
cùng: 

Năm, lời nói được tiếp nhận. Sáu, lời nói được tin dùng. 
Chúng ta bắt đầu xem từ đây, đây là nói lìa nói thô ác thì thành 

tựu tám loại tịnh nghiệp. Phía trước đã nói qua bốn loại rồi, hiện 
tại chúng ta xem loại thứ năm là “lời nói được tiếp nhận”, không chỉ 
là tiếp nhận mà còn hoan hỉ tiếp nhận. Lời nói nhất định phải ôn 
hòa thì tự nhiên có thể khiến người cảm động, khiến đối phương 
cảm động sâu sắc, vĩnh viễn không quên, vậy thì bạn thành công. 

Khi tôi còn trẻ, tôi làm việc ở cơ quan chính phủ. Bởi vì công 
việc không quá bận rộn, nên khi không có việc thì tôi xem sách, 
xem báo.  Vì còn trẻ nên khá là phóng dật,  khi ngồi  thì dựa cả 
người vào lưng ghế, khiến hai chân trước của ghế bị nhấc lên, ngồi 
dựa như vậy cảm thấy rất thoải mái. Lãnh đạo của tôi từ phía sau 
đến, nhìn thấy vậy, ông vỗ vào vai tôi, ông không nói gì khác, chỉ 
nói: “Cách ngồi này của anh rất nguy hiểm, dễ ngã ngửa.” Ông 
nói rất ôn hòa, cho nên tật xấu này của tôi đã thay đổi từ đó. Nếu 
ông kêu tôi lại mắng cho một trận thì khi ông đi rồi tôi sẽ dựa như 
cũ, hiệu quả sẽ ngược lại. Cho nên, bạn mới biết được thật sự là 
nhân vật lớn, làm sự nghiệp lớn thì khác hẳn. Ngạn ngữ thường 
nói: “Diêm vương dễ mến, tiểu quỷ khó ưa.” Càng là nhân vật lớn 
thì càng có thể bao dung, càng ôn hòa; càng là tiểu quỷ thì mới 



34 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

vênh váo hung hăng, mới tỏ vẻ ta đây. Sự việc này mọi lúc mọi nơi 
chúng ta đều có thể thấy được, đều có thể quan sát cảm nhận. 

Trong cửa Phật, chúng ta phải học theo Phật Bồ-tát, phải giúp 
tất cả chúng sanh đoạn ác tu thiện. Tập khí xấu, tật xấu của chính 
mình vẫn không thể sửa thì làm sao có thể dạy người khác? Bạn 
nói một đằng nhưng bạn làm một nẻo, điều này không thể khiến 
người sanh khởi tín tâm. Điều khiến người khác cảm nhận, bạn 
và người khi vừa gặp mặt, người ta nhìn sắc mặt của bạn, nghe âm 
thanh của bạn, sách Luận Ngữ nói rằng: “Người này làm sao ẩn 
giấu được!” Người khác nhìn thấu bạn ngay. Cho nên trong nhà 
Phật tại sao lại đem Bồ-tát Di-lặc đặt ở cửa lớn? Để bạn nhìn thấy 
ngài đầu tiên, phải học Bồ-tát Di-lặc tươi cười đón người. Lời nói 
ôn hòa, dù lời nói có khó nghe đi chăng nữa, nhưng nếu dùng thái 
độ và ngôn ngữ nhu hòa để biểu đạt thì người nghe sẽ cảm nhận 
không giống nhau. Cho dù là trách mắng người, người ta nghe rồi 
cũng cảm ơn, cảm kích bạn, nhà Phật gọi đây là “ái ngữ”. 

Ái ngữ là lời nói thương yêu bạn chân thật, không nhất định 
là lời bạn ưa thích nghe, nhưng chắc chắn có lợi ích đối với bạn. Vì 
sao bạn không ưa thích nghe? Vì tập khí thói xấu quá nặng. Bậc 
thánh hiền dạy người, các ngài không bao giờ tùy thuận tập khí 
thói xấu của bạn. Tùy thuận tập khí của bạn là hại bạn, giúp bạn 
đọa lạc; chỉnh đốn tập khí thói xấu của bạn thì đây chân thật là ái 
ngữ. Tuy là ái ngữ nhưng đều phải khiêm tốn, phải hòa kính, chân 
thật yêu thương đối phương, sau khi đối phương nghe rồi vĩnh 
viễn sửa đổi thì bạn thành công. Nếu trước mặt nghe theo nhưng 



35Pháp sư Tịnh Không

sau lưng làm trái  thì bạn vẫn là thất bại,  bạn làm không thành 
công. Cho nên, bốn loại khẩu nghiệp là nói dối, nói ly gián, nói 
thô ác, nói thêu dệt nhất định không được phạm.

Điều thứ sáu: “Lời nói được tin dùng.” Bạn thành thật  thì 
người ta sẽ tin tưởng lời nói của bạn. Không chỉ biểu hiện ở trong 
lời nói mà nhất định phải biểu hiện trên sự thật, nhất định phải 
tuân thủ việc lời nói có thành tín. Thế nhưng Phật pháp là nói trí 
tuệ, Phật Bồ-tát là nói đạo nghĩa, có lúc ở trong tình huống đặc 
biệt, lời nói có thể không giữ chữ tín, sự việc có thể không cần đến 
kết quả. Đó là gì vậy? Trong tình huống đặc thù thì cần phải phù 
hợp đạo nghĩa, không được trái đạo nghĩa, có thể thị hiện [việc 
này], có thể kết thúc sự việc. 

Có một năm, tôi ở miền Trung - Đài Loan, có một đạo tràng 
gọi là chùa Thiền Lâm, họ mời tôi giảng Thiền lâm bảo huấn và 
Phật học thường thức cho họ. Phân lượng của Thiền lâm bảo huấn 
rất lớn, còn Phật học thường thức là do lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam biên 
soạn, phân lượng không lớn. Tôi còn nhớ, khi tôi giảng đến bài thứ 
mười một thì trong chùa xảy ra vấn đề. Chùa mới được xây xong, do 
một số đệ tử của lão hòa thượng đi khắp nơi hóa duyên, xây dựng 
nên đạo tràng này. Đạo tràng xây rất đẹp, rất trang nghiêm, nhưng 
bên trong các đồ đệ cãi nhau, tranh địa vị, tranh quyền lực, người 
này nói: “Tôi đã bỏ ra bao nhiêu tiền,  tôi phải làm thầy đương 
gia”; người kia nói: “Tôi đã bỏ ra bao nhiêu tiền, tôi phải làm thầy 
tri khách.” Hằng ngày cãi nhau, cãi đến mức chẳng ra thể thống 
gì. Lão hòa thượng nhìn thấy tình hình này cũng không biết làm 



36 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

cách nào, đành phải tránh mặt. Tôi quay lại Đài Trung, báo cáo sự 
việc này với thầy Lý, thầy Lý nói: “Thôi đi, đừng đến đó nữa.” Tôi 
nói:  “Con chưa giảng xong!” Thầy nói:  “Chưa giảng xong cũng 
không quan trọng.” Đây chính là gì? Là nghĩa. Trong đạo tràng 
không hòa thuận, chúng ta đến giảng cũng không ích gì, cho nên 
chưa giảng xong cũng có thể gián đoạn. 

“Nghĩa” tức là việc này có nên làm hay không nên làm. Chúng 
ta đều biết, tăng đoàn của Phật pháp là tăng đoàn hòa hợp, nếu 
hằng ngày cãi nhau, hằng ngày tranh danh đoạt lợi thì còn ra thể 
thống gì! Tuy hằng ngày chúng ta giảng, nhưng một câu họ cũng 
không nghe lọt vào, vì nếu thật nghe thì họ có thể buông xuống 
rồi, tranh những thứ này để làm gì? Những người này không có 
trí tuệ, không thông minh. Người chân thật có trí tuệ thì các bạn 
muốn tranh, thảy đều cho bạn hết, làm thanh chúng là thoải mái 
nhất. Ở đạo tràng giống như người làm công quả vậy, bất cứ việc 
gì cũng đều không lo lắng, không có bất cứ trách nhiệm nào, bạn 
phân phối công việc cho tôi, tôi chân thật làm tốt công việc của 
mình, không gánh trách nhiệm nhân quả. Người hiểu rõ đạo lý 
này không nhiều. Nếu tường tận rồi thì họ không tranh, không 
những không tranh mà lúc nào cũng nhường nhịn, bạn mời tôi 
làm, tôi cũng chưa chắc làm, vì sao vậy? Làm việc thì phải gánh 
vác trách nhiệm,  làm không tốt thì có lỗi; nếu làm tốt thì đó là 
việc nên làm. Những đạo lý này Nho và Phật đều nói rất nhiều, thế 
nên hôm nay chúng ta ở đây nói đến tín dụng, phải biết trong tình 
huống đặc thù, nếu trái với đạo nghĩa thì có thể bội tín. Chúng ta 



37Pháp sư Tịnh Không

xem thấy người xưa, trong cổ thánh tiên hiền cũng có bội tín, đó 
có phải là lỗi lầm hay không? Không phải! Tất cả đều lấy đạo nghĩa 
làm tiêu chuẩn, nếu phù hợp với đạo nghĩa thì nhất định phải thủ 
tín, nhất định phải làm đến viên mãn, đây là việc nên làm. 

Bảy, lời nói không thể chê. 
Chữ “chê” này, nói theo hiện nay là nghị luận, phê bình. Lời 

nói của bạn không có người nào có thể phê bình, vì sao vậy? Vì 
chính xác. Cho nên, người xưa rất xem trọng lời nói, thế nên có 
câu: “Bệnh từ miệng vào, họa từ miệng ra.” Không thể không cẩn 
trọng lời nói, nói nhiều chắc chắn không phải là việc tốt. Bạn nói 
nhiều thì ông chủ của bạn, lãnh đạo của bạn chắc chắn sẽ không 
trọng dụng bạn,  vì sao vậy?  Dễ làm hỏng việc.  “Cẩn ngôn thận 
hành” là điều mà người lãnh đạo của các ngành các nghề đều xem 
trọng, con người này có thể thành tựu, dù không phải người xuất 
sắc, họ cũng vui lòng mà bồi dưỡng. Nếu hay tán gẫu, nói nhiều lời 
thừa, thích nói đùa giỡn thì họ quyết sẽ không trọng dụng bạn, vì 
sợ bạn làm hỏng việc. Trung Quốc thời xưa dạy trẻ nhỏ thì bắt đầu 
dạy chúng phải cẩn ngôn thận hành. Hiện tại, chúng ta lơ là đối với 
giáo học này. Nói nhiều lời, lời nói không có trách nhiệm thì đương 
nhiên người ta sẽ chỉ trích bạn nhiều, phê bình bạn nhiều, bạn làm 
sao đạt được tín nhiệm của người khác? Câu cuối cùng: 

Tám, lời nói đều được ái lạc (ưa thích). 
Chữ “lạc” này đọc trại âm,  không đọc là “lạc” mà đọc là 

“nhạo”. Nhạo là ưa thích, ngôn từ bạn nói ra người khác đều ưa thích 



38 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tiếp nhận; nhạo này nghĩa là tiếp nhận, hoan hỷ tiếp nhận. Tất cả 
sự nghiệp trong thế xuất thế gian, bất luận lớn nhỏ, quyết không 
phải do một người tạo thành, càng là sự nghiệp lớn thì càng cần có 
nhiều người. Đoàn thể Cư Sĩ Lâm Singapore có đến hai, ba chục 
ngàn người nên mới có thể thành tựu sự nghiệp giáo hóa một 
phương, không có nhiều người như vậy thì làm sao được? Một 
đoàn thể lớn như vậy, người lãnh đạo sẽ nhiều,  trong hội đồng 
quản trị có mấy mươi người cùng nhau lên kế hoạch, cùng nhau 
lãnh đạo. Ngôn ngữ là thứ nhất, điều kiện thứ nhất, lúc họp hành 
trao đổi ý kiến thì không thể rời khỏi ngôn ngữ.  Người lãnh 
đạo tuyên bố với mọi người cách nghĩ, cách nhìn, cách làm của 
họ, nhưng nếu mọi người nghe rồi không hoan hỉ thì sự nghiệp 
này không thể thành tựu. 

Do đây có thể biết tầm quan trọng của lời nói, bồi dưỡng từ 
chỗ nào? Học tập từ chỗ nào? Đều ở ngay trong cuộc sống thường 
ngày. Bạn nhìn thấy người thì nói chuyện, nói chuyện chính là nơi 
để bạn rèn luyện, là nơi để học tập, nhất là hãy quan sát người khác 
nhiều. Lỗi lầm của mình thì rất khó phát hiện, còn lỗi lầm của 
người khác thì rất dễ phát hiện. Khi phát hiện lỗi lầm của người 
khác mà chính mình không thể bao dung, tùy tiện phê bình phỉ 
báng thì chính mình tạo nghiệp. Lỗi lầm của người khác, rốt cuộc 
là thật có lỗi lầm hay giả bộ có lỗi lầm? Hoàn toàn không rõ, trái 
lại còn tạo ra lỗi lầm nghiêm trọng cho chính mình. Sự việc này 
quá nhiều quá nhiều rồi, chúng ta từ sớm đến tối thường xuyên 
phạm,  phạm rồi nhưng không biết,  bản thân hoàn toàn chẳng 



39Pháp sư Tịnh Không

biết. Cũng không có người nói với bạn, không có người nhắc nhở 
bạn, vì sao vậy? Vì họ không muốn kết oán thù với bạn. 

Trong lễ xưa, đối với một người trưởng thành thì phải rất tôn 
trọng họ. Nếu bạn có điều không tốt thì họ đối với bạn “kính mà 
tránh xa”, sẽ không nói lỗi lầm của bạn. Không như người hiện 
nay, rất dễ đắc tội với người khác, dễ kết oán thù với đại chúng 
xã hội. Người xưa không kết oán với người, bạn có lỗi lầm, tôi sẽ 
không nói bạn,  trước mặt bạn không nói,  sau lưng cũng không 
nói, đây là thành tựu đức hạnh của chính mình. Người nào nói lỗi 
lầm của bạn? Cha mẹ nói lỗi lầm của bạn, thầy giáo nói lỗi lầm của 
bạn, những người này có quan hệ mật thiết với bạn, không phải 
quan hệ thông thường. Bạn bè tốt đến đâu, nhìn thấy bạn có lỗi 
lầm thì nhiều nhất là khuyên bạn một hai lần, sẽ không khuyên 
bạn ba lần,  ba lần thì biến thành đối địch rồi.  Dân tộc Trung 
Quốc có thể kéo dài mấy ngàn năm mà không bị diệt vong, chính 
là có những đạo lý ở trong đó. 

Ngày nay, người Trung Quốc hoàn toàn vứt bỏ giáo huấn của 
tổ tiên  thì có khả năng vong quốc diệt chủng. Nếu như chúng ta 
không quên di huấn của tổ tiên thì tuy chịu khổ nạn nhưng không 
đến nỗi vong quốc diệt chủng, việc này phải biết. Trên thế giới, quý 
vị đọc lịch sử thì biết, trong bốn nền văn minh lớn thuộc các quốc 
gia cổ trên thế giới thì ba nền văn minh trước đều đã mất, chỉ có 
Trung Quốc còn. Bạn muốn hỏi vì sao Trung Quốc còn? Giáo hóa 
của tổ tiên chúng ta là chân lý, chỉ cần ghi nhớ, y giáo phụng hành thì 
dân tộc lâu đời này sẽ vĩnh viễn không suy. Hiện tại văn hoá phương 



40 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Tây xảy ra vấn đề, xã hội động loạn, không tìm được phương pháp để 
đối trị. Cho nên rất nhiều học giả phương Tây nêu ra ngôn luận, phải 
học tập phương Đông, phương Đông là Trung Quốc. 

Phật pháp truyền đến Trung Quốc vào 2.000 năm trước, hiện 
nay ở Ấn Độ đã không còn nữa, chúng ta mở kinh điển xem Phật 
Bồ-tát dạy chúng ta thế nào? Mỗi câu đều là lời hay, cổ đức đã nói: 
“Lời hay trên thế gian Phật nói hết rồi.” Lời này không sai, chúng 
ta làm sao có thể không cảm kích Phật Bồ-tát cho được? Đây là 
nói lìa nói thô ác có tám loại lợi ích này, tám loại này đều thuộc về 
tịnh nghiệp, có quan hệ rất lớn đối với người tu Tịnh độ. Chúng 
ta ngày ngày niệm A-di-đà Phật  mà vẫn thường phạm nói thô 
ác thì không thể vãng sanh, vì sao vậy? Nếu không thay đổi tập 
khí này, cho dù A-di-đà Phật ở thế giới Tây Phương Cực Lạc rất từ 
bi có thể dung nạp bạn, có thể tiếp nhận bạn, nhưng đại chúng ở 
hải hội không hoan hỷ bạn, bạn không cách gì vào được đoàn thể 
của họ, cho nên không thể vãng sanh. Người vãng sanh thế giới 
Tây Phương Cực Lạc phải tu tịnh nghiệp, ba nghiệp thanh tịnh, 
niệm Phật mới có thể vãng sanh. Trong ba nghiệp quan trọng nhất 
là khẩu nghiệp. Câu sau cùng: 

Nếu có thể hồi hướng đạo Vô thượng chánh đẳng chánh 
giác, tương lai thành Phật sẽ đầy đủ tướng Phạm âm thanh1 của 
Như Lai.

1	  Tướng Phạm âm thanh: tướng âm thanh vi diệu của Phật, một trong ba mươi hai tướng 
tốt. Phạm âm của Phật rộng lớn tròn đầy, như đánh trống trời, vi diệu tối thắng, như tiếng 
hót của chim ca-lăng-tần-già làm cho người nghe sinh tâm yêu thích, được lợi ích vô lượng.



41Pháp sư Tịnh Không

Trên kinh Đại thừa, Thế Tôn thường nói với chúng ta, âm 
thanh của Phật gọi là viên âm, âm thanh viên mãn, “Phật dùng 
một âm thanh thuyết pháp mà tất cả chúng sanh tùy loại đều hiểu 
được”. Phạm âm thù thắng này của Phật từ đâu mà có? Ở đây nói 
với chúng ta là từ không nói thô ác mà có. Nếu chúng ta muốn 
được Phạm âm thanh trên quả địa Như Lai thì không thể không 
học điều này. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng 
đến đây.



LÌA NÓI THÊU DỆT
THÌ ĐƯỢC THÀNH TỰU 

BA THỨ QUYẾT ĐỊNH

Tập 54 (số 19-014-0054)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ chín, hàng thứ tư từ dưới lên: 

Lại nữa, long vương! Nếu lìa nói thêu dệt thì được thành 
tựu ba thứ quyết định. Những gì là ba? Một, nhất định được 
người trí yêu mến. Hai, nhất định dùng trí như thật đáp lại các 
câu hỏi. Ba, nhất định nơi trời, người được uy đức tối thắng, 
không có hư vọng.  Đó là ba. Nếu có thể hồi hướng đạo Vô 
thượng chánh đẳng chánh giác, tương lai thành Phật sẽ được 
những sự thọ ký của Như Lai, đều không bị thiếu mất.



43Pháp sư Tịnh Không

Đây là loại thứ tư trong khẩu nghiệp.  Khẩu nghiệp là vô 
lượng vô biên, vì dạy chúng ta nên Phật quy nạp thành bốn loại 
lớn. Bốn loại lớn này rất là quan trọng, chúng ta nhất định phải lý 
giải thấu triệt, phải chăm chỉ nỗ lực mà tu học. Trong thập thiện 
nghiệp đạo, Phật xếp thứ tự cho chúng ta là: thân ba, khẩu bốn, 
ý ba,  chiếu theo thân khẩu ý để nói.  Thế nhưng trong kinh Vô 
Lượng Thọ chư vị đều đọc thấy Phật dạy chúng ta tu mười nghiệp 
thiện, ngài đem khẩu nghiệp xếp thứ nhất, “khéo giữ khẩu nghiệp, 
không chê lỗi người”. “Khéo giữ khẩu nghiệp” chính là nói chung 
cho bốn loại: nói dối, nói ly gián, nói thô ác, nói thêu dệt, hãy 
khéo giữ khẩu nghiệp. Quả đức của khéo giữ khẩu nghiệp chính 
là “không chê lỗi người”,  chữ “người” này không hoàn toàn chỉ 
cho người, mà bao gồm tất cả người việc vật ở trong đó, phạm 
vi của nó vô cùng lớn. Chúng ta nhất định phải tỉ mỉ mà tham 
cứu nghĩa lý sâu xa trong đó. Cho nên, học Phật phải bắt tay vào 
từ chỗ nào? Bắt tay vào từ “khéo giữ khẩu nghiệp”, kế đến là “khéo 
giữ thân nghiệp”, “khéo giữ ý nghiệp”; người căn tánh trung hạ thì 
tuần tự tiến dần, đây là tiệm giáo. Nếu là đốn giáo thì không phải 
theo tuần tự này. Đốn giáo thì thứ nhất là “khéo giữ ý nghiệp”, như 
vậy mới nhanh,  ý thanh tịnh rồi  thì thân và khẩu làm gì không 
thanh tịnh? Cho nên, đốn giáo là bắt tay từ ý nghiệp, tiệm giáo 
là bắt tay từ khẩu nghiệp, đây là phương pháp mà Phật giáo hóa 
chúng sanh, chúng ta phải có thể thể hội. Khi chúng ta thể hội 
được thì cũng hiểu được làm thế nào để giúp người khác. 

Phật pháp còn như vậy, thế gian pháp há chẳng phải như vậy 



44 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

sao?  Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc,  như Tư Mã Quang,  ông 
chính mình tu học và giúp đỡ người khác; người ta hỏi ông: “Học 
vấn đức hạnh nên bắt đầu từ đâu?” Ông trả lời họ: “Bắt đầu từ 
không nói dối”, ý này hoàn toàn giống với Phật. Phải biết quần 
chúng và mọi người mà chúng ta tiếp xúc trong cuộc sống thường 
ngày chắc chắn là người có căn tánh trung hạ nhiều, việc thành tựu 
đức hạnh không có gì khác ngoài sự chân thành. Chân thành chính 
là Phật, rời khỏi chân thành thì bạn đã rời khỏi Phật. Chẳng phải 
nói tôi mỗi ngày đều ở bên cạnh Phật, mỗi ngày đi nhiễu quanh 
tượng Phật, vậy có được xem là thân cận Phật không? Không xem 
là thân cận, mà là rời xa Phật, căn bản không ở cùng với Phật. Nếu 
nội tâm chân thành  thì trên thực tế bạn hằng ngày ở cùng với 
Phật, mỗi giờ mỗi khắc đều không rời khỏi, chúng ta phải hiểu 
đạo lý này. 

Hôm nay nói về  “nói thêu dệt”,  thế nào gọi là nói thêu 
dệt? Từ trên thí dụ mà nói, “thêu dệt” là loại lụa là gấm vóc mà 
người Trung Quốc chúng ta thường gọi, rất là hoa lệ, mọi người 
nhìn thấy đều yêu thích. Do đây có thể biết, nói thêu dệt chính 
là lời nói đường mật,  mọi người rất thích nghe,  thế nhưng nội 
dung thì bất thiện. Nếu chúng ta dùng một số thí dụ trong xã hội 
hiện nay thì mọi người sẽ hiểu được. Mỗi người đều thích xem 
phim, mỗi người đều thích xem truyền hình, múa hát, âm nhạc, 
hội họa, ngày nay gọi là văn nghệ, nói thêu dệt là bao gồm toàn 
bộ văn nghệ, ai mà không thích văn nghệ? Thế nhưng nội dung 
trong đó bất thiện,  nội dung dạy người “tham sân si mạn”,  dạy 



45Pháp sư Tịnh Không

người “giết trộm dâm dối”, nội dung hoàn toàn trái ngược với thập 
thiện, thứ mà nó biểu đạt, dùng lời hiện nay mà nói là văn nghệ 
mức độ cao, thế có nguy hại không? 

Toàn bộ thế giới ngày nay, xã hội này là xã hội của nói thêu 
dệt, phương diện ảnh hưởng của nó quá lớn, sức ảnh hưởng quá 
sâu.  Từ xưa đến nay, khởi nguồn của văn hoá  đều từ nơi đây 
mà khởi lên. Thời đại cổ xưa, điểm khởi đầu của văn minh là ca 
dao.  Hiện nay ở thế gian này  vẫn còn rất ít dân tộc chưa được 
khai hóa, hiện nay chúng ta gọi là thổ dân, họ không tiếp xúc với 
xã hội bên ngoài, họ không có văn hoá, họ thích ca hát và cũng 
biết khiêu vũ. Cho nên múa hát là khởi nguồn của văn hoá. Trung 
Quốc ngày trước, cổ thánh tiên vương rất thông minh, thật có trí 
tuệ, cho nên đối với múa hát, bất luận trên hình thức hay ở nội 
dung đều biết gia tăng đề phòng, dùng múa hát để đề xướng mặt 
tích cực của giáo dục, vậy thì có công đức lớn. 

Phật cũng dùng phương pháp này để giáo hóa chúng 
sanh. Trong nhà Phật xem trọng nghi quy, xem trọng âm nhạc, nhà 
Phật gọi là Phạm âm, Phạm bối. Thế nhưng trong một, hai trăm 
năm gần đây, trong Phật giáo không có nhân tài loại này, không có 
nhân tài nghệ thuật âm nhạc, không có người dạy, không có người 
đề xướng. Lại xem bên Thiên Chúa giáo và Ki-tô giáo thì họ rất xem 
trọng điều này, nên thành tựu tuyên dương [giáo lý] của họ vượt 
hơn Phật pháp là có đạo lý, họ dùng âm nhạc để dạy, âm nhạc này 
bao gồm ca hát. Phật pháp không phải không xem trọng, mà do 
thiếu nhân tài về phương diện này. Ngày trước, người học Phật bị 



46 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

câu thúc bởi giới luật, đã tạo ra rất nhiều chướng ngại. Chướng 
ngại hình thành thì không thể nào hiểu sâu nghĩa thú. Cũng chính 
là nói, chúng ta tiếp xúc với kinh luận của Phật quá ít, hiểu được 
quá ít, không đủ độ sâu, cho nên không biết được phải làm như 
thế nào, do đó tạo thành chướng ngại cho việc hoằng truyền Phật 
pháp trong thời kỳ mạt pháp, hoằng dương lẫn tuyên truyền. 

Trong Đại tạng kinh,  chúng ta xem thấy quyển sách “Quy 
Nguyên Cảnh”,  hiện tại chúng tôi đem sách này in lại,  đã in 
nhiều lần. Đây là kịch bản, dùng phương pháp côn khúc để biểu 
diễn, dùng phương pháp bình kịch để biểu diễn. Thế nhưng ngày 
nay, côn kịch cùng bình kịch thì người thông thường cũng xem 
không hiểu, trình độ văn hoá quả thật là xuống cấp rồi. Nếu chúng 
ta xem từ trong sách xưa của Trung Quốc, đích thực đời sau không 
bằng đời trước.  Hiện tại, mọi người xem là phim truyền hình 
nhiều tập, bình kịch thì xem không hiểu. Thế nhưng cách làm của 
người xưa đã cho chúng ta một khải thị rất lớn, về phương diện 
tuyên dương Phật pháp phải nên đi theo hướng sân khấu, phải đi 
biểu diễn. Về nội dung biểu diễn, thật sự mà nói thì [nội dung] 
Phật pháp quá phong phú, tất cả kinh điển đều có thể đem viết 
thành cốt truyện. 

Kinh Hoa Nghiêm sau cùng nói về 53 lần tham vấn của 
Thiện Tài đồng tử, nội dung này rất phong phú, rất hay. Hy vọng 
người có thiên tư hãy đem bộ kinh này viết thành phim truyền 
hình nhiều tập. Mỗi một tham vấn là một chủ đề, đương nhiên 
trong mỗi chủ đề sẽ có nội dung dài ngắn không như nhau, ngắn 



47Pháp sư Tịnh Không

cũng có thể viết ra được năm sáu kịch bản, một tuần lễ thì chiếu 
xong, dài thì có thể chiếu một tháng. Dùng phương pháp này để 
hoằng pháp thì hiệu quả hơn chúng ta giảng kinh không biết là 
gấp bao nhiêu lần. Chúng ta giảng đến khô hơi khản tiếng nhưng 
không có mấy người nghe hiểu, biểu diễn trên sân khấu thì hiệu 
quả này lớn biết bao. Cho nên, chúng ta phải tận dụng khoa học 
kỹ thuật cao hiện nay, phải chuyển đổi mô hình của Phật pháp. 

Gần đây, chúng tôi xây một đạo tràng nhỏ ở Hồng Kông, do 
cư sĩ bên Hồng Kông phát tâm mua một tầng lầu tặng cho tôi, 3.000 
ft² (foot vuông). Cách tính diện tích ở bên đó của họ giống với 
Singapore, dùng ft²; 3.000 ft² thì ở Đài Loan chưa đến 100 bình, 100 
bình là 3.600 ft², 36 ft² bằng 1 bình của Đài Loan, đại khái cũng 
rộng gần 280 m².  Đồng tu bên đó hiện tại đang sửa sang, hôm 
trước họ gọi điện thoại cho tôi nói muốn thỉnh tượng Phật, tôi nói: 
“Hết thảy không cần tượng Phật, để người ta bước vào đây, khỏi 
cảm thấy đây là đạo tràng của Phật giáo.” Họ hỏi: “Vậy phải làm 
sao?” Tôi nói: “Hoàn toàn dùng cách làm ở phòng thu hình của đài 
truyền hình, vừa bước vào thì đây là phòng thu hình của đài truyền 
hình. Có vài pho tượng Phật đặt ở trong tủ, khi dùng thì bưng ra để 
ở đây làm đạo cụ, không cúng tượng Phật, hoàn toàn dùng nghệ 
thuật hiện đại để biểu đạt Phật pháp.” 

Nói thêu dệt không phải không tốt,  người người thích 
nghe, người người hoan hỷ, quan trọng là ở nội dung. Khổng lão 
phu tử rất từ bi, san Thi Thư. “San” là gì? Là loại bỏ những chỗ làm 
lầm lạc chúng sanh.  Tiêu chuẩn của “san”,  trong Luận Ngữ nói 



48 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

rất hay là “không nghĩ tà”. Chúng ta đọc Thi Tam Bách, đây là bài 
thơ, thơ ca, ca dao thời xưa, 300 bài, Khổng lão phu tử thu thập 
chúng lại, thẩm tra giám định: “Một câu để khái quát tất cả, gọi là 
không nghĩ tà.” Cũng chính là điều mà trong bộ kinh này Phật nói 
với chúng ta: “Chẳng để mảy may bất thiện xen tạp”, vậy thì tốt rồi. 
Nếu chúng ta có thể biên tập thành kịch bản phim truyền hình 
nhiều tập như hiện nay, tuân thủ nguyên tắc chỉ đạo của Khổng 
lão phu tử là “không nghĩ tà”, Khổng lão phu tử dùng ba chữ, còn 
trong kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo thì văn tự nhiều hơn là “chẳng 
để mảy may bất thiện xen tạp”, nói dài như vậy, Khổng tử chỉ nói 
ba chữ, như vậy mới có thể giáo hóa chúng sanh. 

Chúng ta xem qua xã hội hiện nay, báo chí, đặc biệt là một số 
phụ bản của báo chí, nội dung dạy nhân nghĩa đạo đức rất ít, còn 
điện ảnh, truyền hình, hý kịch, múa hát dạy gì vậy? Chúng ta suy 
nghĩ kỹ thì sẽ biết, [những thứ đó] đều là dạy người làm điều bất 
thiện, đều là dạy người tranh lợi, buông thả dục vọng, nói tóm lại 
việc này nguy hại biết bao! Người người đều tranh lợi thì diễn biến 
đến sau cùng chắc chắn là chiến tranh đổ máu. Mạnh phu tử nói 
rất hay: “Trên dưới tranh lợi thì quốc gia lâm nguy.” Quốc gia này, từ 
người lãnh đạo quốc gia cho đến thường dân bên dưới, mỗi người 
đều tranh lợi, tranh quyền đoạt lợi thì quốc gia này nguy rồi, xã 
hội sẽ động loạn, quốc gia nguy vong. Ngày nay, toàn thế giới trên 
dưới đều tranh lợi thì thế giới này nguy rồi. 

Cho nên có rất nhiều người nói thế giới ngày tàn, tôi nghe 
rồi tôi tin tưởng.  Thế giới vì sao có ngày tàn?  Điều mà xã hội 



49Pháp sư Tịnh Không

tuyên truyền dẫn dắt là tranh lợi,  là buông thả dục vọng thì có 
thế giới ngày tàn. Điều mà thánh nhân dạy chúng ta, không chỉ 
là Phật Bồ-tát,  chúng ta xem thánh nhân của mỗi tôn giáo,  đại 
thánh đại hiền thế xuất thế gian đều khuyên chúng ta tiết chế dục 
vọng, khuyên bảo chúng ta sống tiết kiệm, nhẫn nhường, khuyên 
bảo chúng ta bố thí, cúng dường người khác.  Làm gì có tranh 
lợi? Cho nên, đạo của thánh nhân cùng xã hội hiện nay hoàn toàn 
trái ngược 180°. Liệu thế giới này của chúng ta có thể cứu được 
hay không? Thế giới ngày tàn có thể chậm lại được hay không? Có 
thể đẩy lùi về sau hay không? Có thể tiêu trừ hay không? Đáp án 
là khẳng định được! Chỉ cần mọi người có thể quay đầu, không 
cạnh tranh. “Cạnh tranh”, hai chữ này trong sách của thánh hiền 
thế xuất thế gian đều không có, làm gì có tranh? Trong sách thánh 
hiền chỉ có nhường,  nhất định không có tranh,  bạn cần thì tôi 
dâng hết cho bạn, nhất định không tranh với người. Trong mạng 
có thì có bỏ cũng không mất được; trong mạng không có, có cầu 
cũng cầu không được. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn nói rất rõ ràng,  rất tường tận 
đạo lý, chân tướng sự thật này. Phật nói với chúng ta lý luận và sự 
thật của nhân quả báo ứng, dạy chúng ta tự cầu đa phước. Chúng 
ta muốn tiền tài,  tiền tài từ đâu mà có?  Tiền tài từ bố thí mà 
ra; càng thí càng nhiều, càng nhiều càng thí. Nhất quyết không 
phải vì chính mình, mà vì đại chúng xã hội, vì chúng sanh khổ 
nạn. Chính chúng ta biết đủ thường vui, mỗi ngày ba bữa ăn có 
thể no bụng là được, quần áo có thể đủ ấm thì đủ rồi, còn muốn 



50 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

làm gì nữa? Dư ra thì phải cho người thiếu thốn, phải cho người 
đang cần, thánh hiền thế xuất thế gian dạy chúng ta như thế. Đại 
thánh đại hiền đều dạy chúng ta: “Không cầu nơi đời, không tranh 
với người.” “Không cầu nơi đời” là ít muốn biết đủ, người biết đủ 
thì thường vui.  “Không tranh với người”, quyết không tranh lợi 
với người, danh văn lợi dưỡng nhất định không tranh. Trong đời 
sống không thể rời khỏi ngũ dục lục trần, nhưng được ít phải cho 
là đủ, không cần cầu nhiều. Về nhà ở, ở một cái nhà nhỏ là đủ 
rồi, quét dọn cũng dễ dàng. Bạn ở nhà lớn, mỗi ngày phải tốn bao 
nhiêu thời gian để dọn dẹp, tự tìm phiền phức. Mấy người có thể 
nghĩ thông suốt được việc nhiều dục vọng là khổ, cạnh tranh là 
khổ? Tự tìm cái khổ! 

Thế nên chúng ta trước tiên phải nhận thức nói thêu dệt, nội 
hàm của nó là gì, phải nhận thức nó rõ ràng. Chúng ta có thể dùng 
thủ pháp này để hoằng pháp lợi sanh, chỉ cần điều chỉnh nội dung 
lại thì chính xác. Giáo hóa chúng sanh nhất định phải biết được 
chúng sanh hiện nay  có những bệnh gì,  chúng ta phải làm thế 
nào để đối trị căn bệnh đó. Chúng sanh hiện nay bất trung, bất 
hiếu, bất nhân, bất nghĩa, cách dạy của chúng ta là phải đề xướng 
trung hiếu, phải giảng nhân nghĩa. Người khác bất nghĩa với ta, ta 
phải có nghĩa với họ; họ bất nhân đối với ta, ta phải nhân từ đối với 
họ, đây là giáo hóa chúng sanh. Họ không biết ân đức, chúng ta tri 
ân báo ân; họ không biết hiếu thuận cha mẹ, chúng ta hiếu thuận 
cha mẹ; họ không biết tôn sư trọng đạo, chúng ta biết tôn sư trọng 
đạo. Làm cho đại chúng xã hội xem, đây là biểu diễn, đời người 



51Pháp sư Tịnh Không

như vở kịch. Chư Phật Bồ-tát ứng hóa ở thế gian chính là làm diễn 
viên, diễn cho mọi người xem, nói cho mọi người nghe, đây gọi 
là phổ độ chúng sanh. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta 
giảng đến đây. 

Tập 55 (số 19-014-0055)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ chín, hàng thứ tư từ dưới lên: “Lại nữa, long 
vương! Nếu lìa nói thêu dệt thì được thành tựu ba thứ quyết định.” 
Hôm qua, chúng tôi đã giải thích giản lược về việc nói thêu dệt 
này. Lỗi của miệng thì vô lượng vô biên, nhỏ thì trong gia đình 
vợ chồng bất hòa;  lớn thì là sự tranh chấp, chiến tranh giữa các 
quốc gia,  họa hoạn vô cùng.  Cổ thánh tiên hiền hiểu rõ đạo lý 
này, cho nên xem sự việc này là vô cùng nghiêm trọng. Khổng lão 
phu tử dạy học có bốn khoa mục, trong đó khoa mục thứ nhất là 
đức hạnh, khoa mục thứ hai là ngôn ngữ. Hai khoa mục đức hạnh 
và ngôn ngữ  phải được dưỡng thành từ nhỏ. Hôm qua có một 
đồng tu đến hỏi tôi: “Dạy dỗ con cái có nên đánh mắng chúng 
hay không?” Dường như đối với trẻ, đánh mắng chúng giống như 
là ngược đãi chúng,  trong lòng không nỡ,  có phải là có lỗi hay 
không? Họ đến hỏi vấn đề này. Do đây có thể biết, xã hội hiện nay 
đúng sai lẫn lộn. 

Giống như người ở độ tuổi của tôi, những người 75 tuổi trở 
lên, từ nhỏ đều từng bị cha mẹ đánh mắng, cũng từng bị thầy cô 



52 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

xử phạt nghiêm khắc như đánh tay, phạt quỳ, đều từng bị xử phạt 
như thế. Chúng tôi không những không oán hận cha mẹ, không 
oán hận thầy cô, mà chúng tôi càng yêu thương cha mẹ, càng kính 
yêu thầy cô, đây là sự yêu thương chân thật. Trẻ có lỗi lầm, bạn 
không trừng phạt chúng  thì chúng sẽ không biết quay đầu.  Bị 
đánh đòn, là đánh cái gì? Đánh cho nhớ, để chúng vĩnh viễn nhớ 
kỹ,  không phạm lỗi nữa.  Phương pháp dạy học này của người 
Trung Quốc đã có lịch sử mấy ngàn năm rồi. Trong mấy ngàn năm 
này, người làm cha mẹ, làm thầy cô đã phạm tội rồi sao? 

Trong các lỗi lầm, đầu tiên chính là lỗi của miệng: nói dối, 
nói ly gián, khiêu khích thị phi, nói lời ngon ngọt, những việc này 
cha mẹ và thầy cô nhất định phải dạy bảo nghiêm khắc, không 
được phép phạm. Lời cổ nhân nói có đạo lý: “Từ nhỏ thành như 
thiên tánh, thói quen thành tự nhiên.” Từ nhỏ không dạy, đến năm, 
sáu tuổi thì không dạy được nữa. Cổ nhân nói: “Dạy con từ thuở 
còn thơ”, bạn mới có biện pháp dạy; bạn không bắt đầu dạy từ lúc 
còn nhỏ, đến năm, sáu tuổi mới muốn dạy chúng, chúng sẽ không 
nghe lời bạn, vì chúng đã không được uốn nắn. Cuối cùng thì như 
thế nào? Cuối cùng người lớn phải nghe theo chúng. Phiền phức 
của bạn lớn rồi, bạn phải thuận theo ham muốn của chúng, hễ 
hơi không thuận theo thì liền xuất hiện hành vi phản nghịch. Cho 
nên, ngày nay chúng ta thường xem thấy trên báo chí,  con cái 
giết cha mẹ, giết anh em; trong trường học, học trò giết thầy, giết 
bạn học, chúng ta đã nghe quá nhiều rồi. Đây là gì? Dạy dỗ con 
không nghiêm. Giáo dục tiểu học là căn bản, căn bản này được 



53Pháp sư Tịnh Không

xây dựng trên nền tảng của giáo dục gia đình, trong gia đình cha 
mẹ không nghiêm khắc dạy dỗ con cái thì thầy cô cũng đành bó 
tay thôi, thầy cô có biện pháp gì được? Chúng ta nhất định phải 
hiểu rõ tính nghiêm trọng của lỗi lầm nơi miệng. Người lớn là tấm 
gương của con trẻ, bản thân chúng ta không thành thật,  chính 
mình nói chuyện thường hay có lỗi lầm thì bạn sẽ không có cách 
gì dạy con trẻ. Bạn dạy chúng, nhưng bản thân bạn lại làm như 
vậy thì bạn có cách gì để dạy? 

Trước đây, khi tôi ở Đài Loan, một năm nọ có một vị thầy 
dạy trung học đến nói với tôi, ông cũng là tín đồ Phật giáo kiền 
thành, con trai, con gái của ông, con gái lớn của ông khi đó học lớp 
năm tiểu học, không biết đã mua ở trong hiệu sách một cuốn sách 
gì, về nhà nó lên lớp cha mẹ nó: “Điều này ba đã vi phạm, điều kia 
ba cũng phạm rồi”, khiến cho cha mẹ rất khó chịu. Ông đến hỏi 
tôi,  tôi bảo: “Anh là thầy giáo, người làm thầy trước tiên không 
được phạm lỗi thì học trò mới không chỉ trích anh được. Lời nói 
hành vi của bản thân anh không thận trọng,  học trò chỉ trích 
anh thì anh làm sao ứng phó đây? Hiện tại không chỉ học trò chỉ 
trích anh, mà con gái của anh cũng chỉ trích anh.” Ông vô cùng 
cảm khái! 

Hiện nay loại phong khí này càng ngày càng thịnh. Chúng ta 
xem rất nhiều đồng tu khi tụ hội lại nói chuyện với nhau, đối với 
việc giáo dục con cái thì họ đều lắc đầu. Người làm thầy cũng bí 
lối, không có biện pháp xử lý, nhưng không tìm được công việc 
khác tốt hơn,  họ không muốn làm nữa.  Đây là nguy cơ của xã 



54 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

hội, là tai nạn của thế gian. Đã nhìn thấy mầm mống tai nạn rồi thì 
sau 20-30 năm nữa  tai nạn sẽ hiện tiền. Cho nên, giáo dục nhi 
đồng là nền tảng đích thực của hòa bình, an định và hạnh phúc, 
then chốt chính ngay chỗ này. Tứ chúng đồng tu học Phật chúng 
ta nhất định phải bắt đầu làm từ bản thân, bắt đầu làm từ khéo giữ 
khẩu nghiệp, dứt khoát không nói dối, không nói ly gián, không 
nói thô ác, không nói thêu dệt. Cho dù trong đời này chúng ta ở 
đâu cũng bị thiệt thòi nhưng phải nhớ kỹ lời cổ huấn: “Thiệt thòi 
là phước.” Ở trong thiệt thòi nhẫn nhường mà tu nhẫn nhục ba-la-
mật, tu thiền định ba-la-mật, tu bát-nhã ba-la-mật mới có thể tu 
thành công. 

Chỉ có nhẫn được,  thuận theo lời giáo huấn của Phật Bồ-
tát,  đoạn ác tu thiện  thì con cái của bạn,  học trò của bạn mặc 
dù không nghe lời  nhưng qua thời gian lâu thì chúng sẽ tỉnh 
ngộ. Mười năm, hai mươi năm sau chúng giác ngộ rồi, chúng sẽ 
nghĩ lại những hành vi trước đây của thầy cô, của cha mẹ, lời dạy 
của cha mẹ đối với mình là có lợi ích chân thật. Nếu muốn nhanh 
đạt hiệu quả, lập tức có thể nhìn thấy hiệu quả là việc không thể, vì 
ác duyên và sự cám dỗ trong xã hội này đã quá nghiêm trọng, quá 
phổ biến. Cho nên, nhất định phải biết thân hóa giáo dục, khởi 
tâm động niệm, lời nói việc làm của bản thân chúng ta không thể 
không cẩn thận. Lìa được lỗi lầm của nói thêu dệt sẽ được ba loại 
lợi ích: 

“Một, nhất định được người trí yêu mến.” Ai là người trí? Chư 
Phật Bồ-tát là người trí,  thiện tri thức chân chánh là người 



55Pháp sư Tịnh Không

trí. Những người này hiện nay ở thế gian chúng ta không nhiều, thế 
giới phương khác nhiều, các vị đọc kinh Vô Lượng Thọ, người ở 
thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là người trí, nếu họ không trụ 
chân thật huệ thì nhất định không thể vãng sanh. Số người ở thế 
giới Tây Phương Cực Lạc không ai có thể tính được. Chúng ta 
mỗi ngày ở đây học Hoa Nghiêm,  bạn xem người của thế giới 
Hoa Tạng, đó đều là người trí, đều là pháp thân đại sĩ, thứ họ yêu 
mến, xem từ thứ họ yêu mến thì chúng ta hiểu được ngay. Hay nói 
cách khác, chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần bảo hộ, chúng 
ta có thể đạt được điều này. Trong đời sống thường ngày, tâm của 
bạn là bình hòa, tâm của bạn là an định, bạn rõ lý, lý đắc tâm an, đây 
là việc tốt hàng đầu. Câu từ trong kinh văn đã khẳng định bạn sẽ 
đạt được ba món quyết định này, một chút do dự cũng không có. 

“Hai, nhất định dùng trí như thật đáp lại các câu hỏi.” Đàm 
đạo với người khác, ngôn từ của bạn nhất định là lời trí tuệ chân 
thật.  Lời nói trí tuệ không phải do học mà có,  học ở đâu mà 
được? Lời nói trí tuệ là từ trong tự tánh lưu lộ ra. Phật dạy người 
phải cầu minh tâm kiến tánh, người tu Tịnh độ cũng không ngoại 
lệ, nhất định phải cầu minh tâm kiến tánh. Tâm và tánh là thứ vốn 
có của tất cả chúng sanh, không phải đến từ bên ngoài, cũng không 
phải do tu mà có, mà là thứ sẵn có trong tự tánh của bạn. Hiện 
nay vì sao chúng ta không minh tâm, không kiến tánh vậy? Phật 
nói với chúng ta, đây là do vọng tưởng, phân biệt, chấp trước làm 
chướng ngại. Phật đã nói rất nhiều lần, chúng ta nghe mấy chục 
năm dần dần cũng tỉnh ngộ, hiểu rõ chân tướng sự thật này, chúng 



56 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

ta đối với pháp thế xuất thế gian đều không chấp trước nữa thì 
phá được chướng ngại thứ nhất, ở trong Phật pháp gọi là bạn đã 
chứng quả A-la-hán. 

Tiến thêm một bước nữa, đối với tất cả pháp thế xuất thế 
gian không còn phân biệt nữa, bạn đã phá được lớp chướng ngại 
thứ hai, bạn trở thành Bồ-tát, Bồ-tát ở trong thập pháp giới. Tu tâm 
bình đẳng, tâm thanh tịnh, tâm lục độ thì bạn là Phật ở trong thập 
pháp giới. Lại có thể trừ sạch chướng ngại vô minh sau cùng thì 
bạn thoát khỏi thập pháp giới, bạn vào thế giới Hoa Tạng. Người 
ở thế giới Hoa Tạng là Phật thật, không phải Phật giả, đại sư Thiên 
Thai gọi là phần chứng Phật. Tuy bạn chưa chứng được Phật quả 
viên mãn nhưng bạn chứng được một phần, phần này là thật chứ 
không phải giả. Trong kinh điển thường dùng mặt trăng để làm 
thí dụ, trăng vào ngày rằm là viên mãn, là Phật quả cứu cánh; tuy 
mùng ba, mùng bốn là trăng non, nhưng là trăng thật chứ không 
phải giả, không phải bóng trăng trong nước, nó là trăng thật. Đây 
chính là tông môn thường nói “minh tâm kiến tánh, kiến tánh 
thành Phật”. 

Chúng ta có thể làm được phần chứng Phật không? Đáp án 
là khẳng định, chúng ta trong một đời có thể chứng được Phật quả 
cứu cánh viên mãn. Làm sao biết? Trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện 
Tài đã làm thị phạm cho chúng ta rồi,  Thiện Tài đồng tử một 
đời viên chứng Phật quả. Trong kinh Pháp Hoa, Long nữ cũng 
đã làm thị phạm cho chúng ta thấy, là có thể chứng được. Vì sao 
bạn không thể chứng được? Bạn không chịu buông xuống phiền 



57Pháp sư Tịnh Không

não, vấn đề mấu chốt là ở chỗ này. Chỉ cần bạn chịu buông xuống 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì bạn sẽ thành tựu. Trí tuệ 
của bạn là từ trong tự tánh lưu lộ ra, nên đương nhiên đối mặt với 
tất cả chúng sanh bạn có thể “như thật mà đáp lại các câu hỏi”. Đây 
đâu phải do học mà có!  Những gì người khác hỏi, bạn đều trả 
lời được, bạn không cần phải đi đọc kinh, nghiên cứu giáo lý. Mở 
kinh Phật ra,  lời bạn đáp với điều Phật nói là giống nhau, Phật 
cũng trả lời như vậy. 

Cho nên kinh điển có tác dụng gì vậy? Vào lúc này, tác dụng 
của kinh điển là để làm chứng minh cho chúng ta. Có phải đã khai 
trí tuệ thật hay không? Nếu đã thật khai trí tuệ thì tất cả mọi lời 
nói hành vi của bạn với những điều trong kinh nói chắc chắn là 
giống nhau. Nếu so với những điều trong kinh điển nói vẫn chưa 
giống thì tự mình phải phản tỉnh. Phải hiểu rõ là vẫn chưa buông 
xuống phiền não của mình, nên chưa khai trí tuệ, trả lời câu hỏi 
của người khác, phần lớn là từ trên thành kiến của mình mà trả 
lời, đó là biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến của chính 
mình, dùng thứ này để trả lời. Vậy thì không thể giải quyết vấn đề, 
không những không thể giải quyết vấn đề mà còn làm vấn đề càng 
thêm rối rắm, càng thêm lộn xộn. Do đây có thể biết, lời nói quan 
trọng biết bao. 

“Ba, nhất định nơi trời, người được uy đức tối thắng, không có 
hư vọng.” “Uy” lẫn “đức” đều nói về ngôn hạnh trí tuệ. Ngôn hạnh 
trí tuệ dựa vào đạo đức, đây là uy đức chân thật. Trời, người kính 
ngưỡng,  chư Phật hộ niệm,  đây là “tối thắng”,  không có gì thù 



58 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thắng bằng điều này. Không nhất định là có địa vị, có tiền tài trong 
xã hội, bạn thấy Khổng lão phu tử sanh tiền không có địa vị trong 
xã hội, là dân thường, chưa từng làm quan lớn, nghèo nàn không 
giàu có.  Ngài cả đời khởi tâm động niệm,  lời nói việc làm  đều 
dựa vào đạo đức, không làm trái đạo đức. Ngàn năm muôn đời 
sau khi nhắc đến Khổng lão phu tử có người nào mà không kính 
trọng? Đây là “được uy đức tối thắng, không có hư vọng”, chúng 
ta phải nên học. 

Thích-ca Mâu-ni Phật tuy có địa vị, có tài phú nhưng ngài 
từ bỏ, ngài bằng lòng sống đời sống nghèo khổ, khất thực để duy 
trì mạng sống. Người Trung Quốc gọi khất thực là xin ăn, ngài 
sống đời sống này. Ngài khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều 
dựa vào đạo đức,  không làm trái đạo đức,  giáo hóa khắp toàn 
thế giới. Sau 3.000 năm, bạn thử xem có bao nhiêu người kính 
ngưỡng Thích-ca Mâu-ni Phật? Tuổi tác của hai bậc thánh này đều 
không cao lắm, Thích-ca Mâu-ni Phật viên tịch năm 79 tuổi, người 
Trung Quốc tính tuổi mụ, nói ngài “trụ thế 80 năm”; Khổng lão 
phu tử khi ra đi cũng chỉ 70 mấy tuổi, đều chưa đến 80 tuổi. Sống 
trong thế gian này thời gian không dài nhưng có thể thành tựu 
được như vậy là dựa vào điều gì? Chúng ta hãy suy nghĩ nhiều về 
điều này. Chúng ta muốn làm Thích-ca Mâu-ni Phật, làm Khổng 
tử, hay là muốn ở thế gian này làm quan lại quyền quý? Hãy suy 
nghĩ thật kỹ  để lựa chọn con đường đúng đắn cho tiền đồ của 
mình. Con đường thuần chánh này được chư Phật hộ niệm, long 
thiên ủng hộ. Đây là ba loại quyết định. 



59Pháp sư Tịnh Không

“Nếu có thể hồi hướng đạo Vô thượng chánh đẳng chánh 
giác.” Đây là đem công đức mà chính bạn đã tu học được, chính 
mình không hưởng thụ mà hồi hướng cho ai? Hoàn toàn để cho 
đại chúng xã hội, tất cả chúng sanh hưởng thụ. “Tương lai thành 
Phật”, bạn có thể làm được như vậy, đem công đức, phước đức mà 
mình đã tu tích được thảy đều chia sẻ cho tất cả chúng sanh, tương 
lai khi bạn chứng được Phật quả viên mãn thì “sẽ được những sự 
thọ ký của Như Lai”. Những thọ ký này đều ở trong kinh giáo Đại 
thừa; tất cả sự thọ ký của chư Phật trong kinh giáo Đại Thừa bạn 
thảy đều đạt được. “Đều không bị thiếu mất”,  “thiếu mất” nghĩa 
là mất mát, đây là thuật ngữ của người xưa. Bạn không bị thiếu 
mất, tất cả đều đầy đủ. Cho nên, sao thấy việc vui mà không làm? 
Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



LÌA THAM DỤC 
THÌ ĐƯỢC THÀNH TỰU 

NĂM LOẠI TỰ TẠI

Tập 56 (số 19-014-0056)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, dòng thứ nhất: 

Lại nữa, long vương! Nếu lìa tham dục thì được thành tựu 
năm loại tự tại. Những gì là năm? Một, ba nghiệp tự tại, các căn 
đầy đủ. Hai, tài vật tự tại, tất cả oán tặc không thể cướp đoạt. Ba, 
phước đức tự tại, tùy tâm mong muốn, vật dụng đầy đủ. Bốn, 
vương vị tự tại, đồ vật trân quý hiếm lạ đều được dâng tặng. Năm, 
được nhiều vật thù thắng gấp trăm lần mong cầu, vì thuở xưa 
không keo kiệt, ganh ghét. Đó là năm. Nếu có thể hồi hướng đạo 



61Pháp sư Tịnh Không

Vô thượng chánh đẳng chánh giác, tương lai thành Phật sẽ được 
ba cõi đặc biệt tôn kính, thảy đều cung kính, cúng dường. 

Ý của đoạn này sâu rộng vô cùng, việc tu hành của các Bồ-tát 
tất cả là ở một điều này, chúng sanh lục đạo đọa lạc cũng vì một 
điều này. Do đây có thể biết, điều này có quan hệ rất to lớn đối 
với sự khác biệt giữa phàm và thánh. Trong tất cả kinh giáo, Thế 
Tôn nói với chúng ta tham sân si là ba độc phiền não, là căn bản 
của vô lượng vô biên phiền não. Tuy là nói ba thứ tham sân si, ba 
thứ này nếu quy thành một thì chính là tham. Cho nên, Phật dạy 
Bồ-tát trong sáu điều nguyên tắc tu học thì điều thứ nhất chính là 
bố thí, bố thí là để đối trị tham dục. Tuy là nói sáu điều, sáu ba-la-
mật, nhưng sáu ba-la-mật nếu quy thành một thì chính là bố thí ba-
la-mật. Đại thánh đại hiền thế xuất thế gian, vì sao các ngài có thể 
trở thành thánh hiền vậy? Vì lìa được tham dục. Gốc của tham dục 
nhổ đi rồi thì người này thành Phật; thật sự chịu nhổ bỏ, nhưng vẫn 
chưa nhổ sạch thì người này được gọi là Bồ-tát. Phàm phu không 
những không lìa mà mỗi ngày một tăng trưởng. Tăng trưởng tham 
dục chính là tăng trưởng cơ hội đọa lạc vào ba đường ác; lìa khỏi 
tham dục  chính là rời xa đường ác,  chúng ta phải hiểu rõ chân 
tướng sự thật này. Hay nói cách khác, đời người ngắn ngủi, cho dù 
sống đến 100 tuổi cũng chẳng qua là sự việc trong một sát-na. Sau 
100 năm, thời gian còn dài, làm thế nào đây? Sẽ đi về đâu? Người 
thông minh không thể không suy nghĩ.  Cho dù trước mắt bạn 
được phước báo như mong cầu, nhất định không phải từ trong 
tham sân si mà có được; tham sân si chỉ có giảm phước, không thể 



62 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tăng phước. Phước báo mà đời này có được là do nghiệp nhân đã 
tu trong đời quá khứ, do đã tu nhân thiện; ác nghiệp tạo ra trong 
đời này thì quả báo sẽ ở đời sau. Nhân quả thông ba đời, đây là 
đạo lý nhất định. 

Hai ngày trước, tôi về Trung Quốc thăm một vị bác sĩ lớn 
tuổi, vị bác sĩ lớn tuổi này cũng đang xem băng ghi hình của tôi, 
từ trên băng ghi hình nhìn thấy hình tướng của tôi, ông nói tôi có 
bệnh. Sau khi tôi nói chuyện với ông một lát thì biết ông thật sự 
có trình độ chứ không phải bác sĩ thông thường. Ông sẽ hỏi ngày 
tháng năm sinh của bệnh nhân, sẽ hỏi bệnh nhân sinh ra ở nơi 
nào, đây là điều mà chúng ta chưa từng thấy ở Đông y, Tây y bao 
giờ. Đây là đạo lý gì? Là bản chất của cơ thể bạn, rất có đạo lý. Bản 
chất cơ thể bạn như thế nào thì bạn sẽ bị những thứ bệnh gì, đây là 
xem từ gốc rễ. Trong Phật pháp nói về gốc rễ này còn sâu hơn, đó 
là những nghiệp thiện ác mà bạn đã tạo trong đời quá khứ. Ông ấy 
nói đến nơi được sinh ra, thời gian ra đời, để quan sát bản chất thể 
chất của bạn, việc này khá cao minh. Ông nói cho tôi biết về đạo 
dưỡng sinh, ẩm thực khỏe mạnh nhất là thực phẩm sinh trưởng 
tại bản địa, là thực phẩm sinh trưởng trong một tháng này, đây là 
thức ăn dinh dưỡng nhất. Chúng ta ngày nay thích ăn thực phẩm 
của nước ngoài, mùi vị rất ngon nhưng sẽ bị bệnh, vì không tương 
ưng với thể chất của chúng ta.  Thực phẩm sinh trưởng ở vùng 
đất nào thì nuôi dưỡng người ở địa phương đó, chúng ta nhập gia 
phải tùy tục, đến địa phương đó phải ăn thức ăn ở nơi đó, đây là 
khỏe mạnh nhất. Bạn không chịu ăn thức ăn ở nơi đó, vẫn muốn 



63Pháp sư Tịnh Không

ăn thức ăn của nơi khác, như vậy thì không hợp thủy thổ, bạn sẽ 
bị bệnh. Những đạo lý này rất cao minh, chúng tôi khi còn nhỏ đã 
từng được người lớn dạy rồi, thời gian lâu nên lơ là mất. Thực ra 
trong sách xưa như Nguyệt Lệnh của Lễ Ký đã nói đến, Nguyệt 
Lệnh nói trong 12 tháng, tháng nào ăn những thức ăn gì, nhưng 
phải nhớ kỹ là  nhất định phải ăn những thứ sinh trưởng ở bản 
địa. Những thứ sinh trưởng ở khu vực này nhất định sẽ có lợi ích 
đối với cơ thể của bạn, đây là đạo dưỡng sinh. 

Bạn biết dưỡng sinh  mà không biết dưỡng tâm  thì không 
thể trừ sạch gốc bệnh của bạn.  Tâm phải như thế nào?  Thanh 
tịnh, bình đẳng, từ bi. Nếu tâm của bạn là tham sân si thì tâm của 
bạn bệnh rồi, đây là gốc bệnh chân thật,  là nguồn gốc của mọi 
bệnh tật, chúng ta không thể không biết. Bác sĩ nói với tôi, trong 
người tôi bị phong hàn. Khi trở về, tôi nói với mọi người, khi ngủ 
nhất định không được mở quạt, nhất định không được mở máy 
lạnh,  gốc bệnh từ đây mà ra.  Tôi hiểu đạo lý này, khi còn nhỏ 
người lớn nói với tôi, khi ngủ ngay cả quạt tay cũng không được 
dùng, vì khi đang ngủ thì toàn bộ lỗ chân lông của bạn mở ra nên 
rất dễ bị nhiễm lạnh.  Khi bị bệnh thì không biết,  đến sau tuổi 
trung niên bệnh phát ra thì rất khó chữa trị. Bệnh phong hàn này 
sẽ tổn thương thận và gan của bạn,  phá hoại hệ thống gồm rất 
nhiều cơ quan ở bên trong. Đây đều là do trong sinh hoạt không 
cẩn thận, không chú ý. 

Tâm địa chúng ta rất thanh tịnh, đọc sách, ngồi thiền, tại sao 
ngồi thiền trên người phải khoác áo kỹ như vậy? Bởi vì cơ thể bạn ở 



64 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

trạng thái tĩnh, trạng thái tĩnh thì sợ gió nhất. Cho nên, khi chúng 
ta đang đọc sách trong trạng thái rất tĩnh thì không được bật máy 
lạnh, không được dùng quạt điện. Khi cơ thể bạn đang hoạt động 
thì không sao cả, thân thể của bạn đang động nên lúc này không 
sao cả, nhưng khi tĩnh lặng thì không được phép, chúng ta đã lơ 
là điều này. Cho nên bác sĩ nói với tôi, hiện nay bệnh này rất phổ 
biến, gọi là hội chứng điều hòa, những người ở lâu trong phòng 
điều hòa đều sẽ có chứng bệnh này. Cho nên, chúng ta nhìn thấy 
người bị bệnh nặng có sắc mặt trắng bệch, hoặc bộ mặt chuyển 
đen thì khá là nghiêm trọng rồi, trên mặt không tươi nhuận. Vì 
vậy, mọi người trong sinh hoạt thường ngày phải chú ý, không nên 
ham mát, ham mát là mất mạng! 

Phạm vi của tham dục vô cùng rộng lớn,  đặc biệt là danh 
văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, không những khiến đức hạnh của 
con người đọa lạc mà nó còn là nhân tố đứng đầu của ba đường 
ác. Chúng ta phải đoạn ý niệm tham, chứ không phải thay đổi đối 
tượng tham. Ta bây giờ đối với danh văn lợi dưỡng thế gian không 
tham nữa, ngũ dục lục trần cũng không tham nữa, nhưng lại tham 
Phật pháp thì có được hay không? Không được! Phật dạy chúng 
ta đoạn tâm tham, không phải dạy chúng ta đổi đối tượng. Kết 
quả của đổi đối tượng  là bạn tham điều xấu ác thì bạn đọa ba 
đường ác, bạn tham thiện pháp thì sanh ba đường thiện, không thể 
thoát khỏi lục đạo luân hồi. Nói thêm với quý vị, bạn niệm Phật 
sẽ không thể vãng sanh, điều này có quan hệ rất lớn. Trong kinh 
Kim Cang Bát-nhã, Phật dạy chúng ta: “Pháp còn phải xả, huống 



65Pháp sư Tịnh Không

hồ chẳng phải pháp.” Chữ “xả” đó chính là không tham, hoàn toàn 
không phải là không cần nữa. Phàm phu chúng ta nếu không cần 
Phật pháp thì sao được? Nhất định cần Phật pháp, nhưng tuyệt 
đối không tham chấp Phật pháp. Ta cần Phật pháp vì giúp chúng 
ta thoát ly sanh tử luân hồi,  nhưng chúng ta không được tham 
chấp, bạn tham chấp thì nguyện vọng của bạn sẽ không đạt được. 

Không thể không xả tâm tham,  nhưng thật sự là rất khó 
xả. Vì sao khó xả vậy? Tập khí của con người đối với danh văn 
lợi dưỡng, ngũ dục lục trần quá sâu, vô lượng kiếp đến nay đã bị 
những tập khí phiền não này huân tập, hiện nay trong phút chốc 
muốn đoạn hết chúng, nói sao dễ vậy? Nhưng nếu không đoạn thì 
rất nguy hiểm,  vấn đề này còn nghiêm trọng hơn vấn đề sanh 
tử. Nếu so sánh sanh tử với đoạn tập khí phiền não thì sanh tử là 
việc nhỏ, đoạn tập khí phiền não là việc lớn, chúng ta nhất định 
phải nhận thức rõ ràng. Vô lượng kiếp đến nay tạo sanh tử luân 
hồi là việc cực kỳ nhục nhã của chúng ta. Sao lại trở thành như thế 
này? Vì sao người khác thành thánh, thành hiền,  làm Phật, làm 
Bồ-tát mà chúng ta vẫn còn trôi lăn trong lục đạo? Ở đây nhân tố 
đứng đầu chính là không buông được tham sân si, cho nên vĩnh 
kiếp không thoát khỏi tam giới luân hồi, nguyên nhân ở chỗ này. 

Xa lìa tham sân si, xa lìa mười nghiệp ác, không phải không 
thể làm được.  Sự việc này không phải cầu ở người,  cầu người 
khó, mà sự việc này là cầu chính mình. Chúng ta có nhận thức này 
hay không? Có quyết tâm này hay không? Có nghị lực này hay 
không? Ba việc này, đặc biệt nhận thức là việc đứng đầu. Nhận 



66 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thức phải nương theo lời giáo huấn của thánh hiền. Thánh hiền 
không dạy chúng ta thì chúng ta làm sao hiểu được tham sân si 
nghiêm trọng như vậy, không biết được. Phật Bồ-tát biết trước, 
giác ngộ trước, các ngài hiểu rõ, lý giải thấu triệt, nhắc nhở chúng 
ta, nói cho chúng ta biết. Chúng ta thật sự hiểu rõ rồi thì phải hạ 
quyết tâm, buông xuống triệt để, không làm việc này nữa. 

“Thân người khó được, Phật pháp khó được nghe.” Trong kệ 
khai kinh đã nói: “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được”, thật sự là 
trăm ngàn muôn kiếp mới gặp được một lần, không phải dễ dàng 
gặp được. Chúng ta đời này có được thân người, nghe được Phật 
pháp, đây là trong trăm ngàn muôn kiếp gặp được một lần như vậy, 
nếu như không nắm chắc cơ hội này, nhân lúc trong mấy chục năm 
ngắn ngủi của đời này mà hạ quyết tâm từ bỏ tham sân si mạn, từ 
bỏ sự hưởng thụ danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần. Thích-ca 
Mâu-ni Phật từ bi, đã làm ra tấm gương cho chúng ta thấy, ngài 
sinh trong nhà đế vương, có thể kế thừa vương vị nhưng ngài từ 
bỏ. Địa vị cao quý như vậy ngài cũng không cần, từ bỏ phú quý, từ 
bỏ vợ con, làm tấm gương tốt triệt để nhất, rốt ráo nhất, viên mãn 
nhất cho chúng ta. Danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần mép rìa 
cũng chẳng dính, trải qua đời sống khất thực. Ăn một bữa giữa 
ngày, ngủ một đêm dưới cây, ngài sống đời sống này. Đây là dạy 
chúng ta điều gì? Triệt để lìa xa tham sân si mạn thì chúng ta mới 
có ngày ngoi đầu, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi. 

Quý vị phải biết rằng,  tham sân si mạn là nhân của luân 
hồi, lục đạo luân hồi là quả báo của tham sân si mạn. Bạn có thể 



67Pháp sư Tịnh Không

lìa khỏi nhân rồi  thì quả này vĩnh viễn sẽ không hiện tiền. Dứt 
sanh tử, xuất tam giới, thoát luân hồi  ở ngay tại nhận thức 
này. Bạn có thật sự nhận thức hay không, có thật sự hiểu rõ hay 
không? Chúng ta phải hiểu. Phật ở đây nói với chúng ta, thật sự xa 
lìa rồi thì giống chư Phật Bồ-tát vậy, bạn sẽ thành tựu năm loại tự 
tại. Năm loại tự tại là điều mà tất cả chúng sanh đều hâm mộ, đều 
hướng đến. Năm loại tự tại này là quả báo, vĩnh viễn lìa tham dục 
là nghiệp nhân. Bạn tu nhân thì nhất định chứng quả, bạn không 
tu nhân thì làm sao có thể chứng quả? 

Quả báo thứ nhất chính là điều chúng ta thường nói là khỏe 
mạnh sống lâu, “ba nghiệp tự tại”, ba nghiệp là thân, ngữ, ý. “Các 
căn đầy đủ”, các căn đầy đủ nói theo hiện nay thì danh từ này là 
thân tâm khỏe mạnh, cơ thể của bạn không có mảy may khiếm 
khuyết. Các căn của thân đầy đủ, đây là quả báo, ba nghiệp tự tại 
lại là nhân duyên của nó. Thế nào gọi là ba nghiệp tự tại? Tự tại là 
không có phiền não. Bạn có phiền não là bạn không tự tại, bạn có 
lo lắng là bạn không tự tại, bạn có dính mắc là bạn không tự tại; 
thân tâm thanh tịnh thì mới tự tại, trong đời sống thường ngày một 
vọng niệm cũng không sanh. Thế nào gọi là vọng niệm?  Nhất 
định phải hiểu rõ ràng, vì bản thân thì đều là vọng niệm. Bạn tu 
hành thành Phật là vì bản thân, làm Bồ-tát là vì bản thân, đây đều 
là vọng niệm. 

Phật dạy chúng ta không vọng niệm, không vọng niệm thì 
phải có chánh niệm. Chánh niệm là gì? Chánh niệm không phải 
là không có niệm, mà chánh niệm là không có vọng niệm, chánh 



68 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

niệm là vì tất cả chúng sanh. Ta tu hành là vì tất cả chúng sanh, ta 
thành Bồ-tát là vì tất cả chúng sanh, ta thành Phật cũng là vì tất cả 
chúng sanh. Vì tất cả chúng sanh thì niệm này là chánh niệm, vì 
tự tư tự lợi thì đều là vọng niệm, đều là tà niệm. Trong Phật pháp 
nói “vô niệm”,  đặc biệt là Tông môn thường nói nhiều đến vô 
niệm. Vô niệm không phải là không hề có ý niệm gì cả, ý niệm 
gì cũng không có thì quả báo ở trời Vô Tưởng của tứ thiền, đó 
là trời ngoại đạo. Nhà Phật nói vô niệm là không có ý niệm tự tư 
tự lợi, phải có chánh niệm, chánh niệm là vì Phật pháp thường 
trụ ở thế gian, vì lợi ích tất cả chúng sanh. Trong lợi ích chúng 
sanh thì điều đầu tiên là giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai 
ngộ, đây là lợi ích chân thật. Không thể giúp chúng sanh phá mê 
khai ngộ  thì lợi ích đó là lợi ích nhỏ,  giúp chúng sanh phá mê 
khai ngộ là lợi ích chân thật,  họ mới có thể được ba nghiệp tự 
tại, họ mới có thể được các căn đầy đủ. Tốt rồi, hôm nay thời gian 
đã hết, ý nghĩa của điều thứ nhất vẫn chưa giảng xong, ngày mai 
chúng ta giảng tiếp.

Tập 57 (số 19-014-0057)

Hôm qua, tôi nhận được thư của đồng tu từ đại lục gửi 
đến, nói với tôi ở đại lục có người bán chứng điệp quy y. Có lẽ 
những người này lấy những chứng điệp quy y của chúng tôi rồi 
in ra ở Trung Quốc đại lục, đây là hàng nhái, nghe nói giá tiền là 
10 đồng, 20 đồng, 50 đồng, 100 đồng, giá cao nhất bán đến 300 



69Pháp sư Tịnh Không

đồng. Hy vọng các bạn sau khi trở về Trung Quốc thì nói cho mọi 
người biết đây là giả. Cả đời tôi xưa nay chưa hề làm công việc 
kinh doanh buôn bán, toàn bộ sách mà chúng tôi in, toàn bộ đều 
là biếu tặng kết duyên, tuyệt đối không bán một xu nào. Băng đĩa 
mà chúng tôi ở đây lưu hành như băng từ, băng ghi hình, đĩa VCD 
đều là hoàn toàn miễn phí, tuyệt đối không thu một xu nào của 
ai. Nếu có người thu tiền thì phải hiểu rằng đó là giả, chắc chắn 
không phải thật, có thể báo cảnh sát địa phương để cảnh sát đến 
xử lý họ. 

Phàm có sự việc này thì tuyệt đối không phải thật. Xưa nay tôi 
cũng không hề phái người đến Trung Quốc đại lục để truyền giáo, 
không hề có việc này. Nếu có những sự việc này thì đều là giả, chắc 
chắn không phải thật. Mọi người gặp phải sự việc này, gọi điện hay 
gửi thư đến đây cũng rất tốt, nhưng phương pháp tốt nhất là báo 
cho cục công an và cục tôn giáo, hiệp hội Phật giáo nơi đó biết, họ 
sẽ xử lý những sự việc này, vì đây là vi phạm pháp luật. Hôm nay 
chúng ta nói đến việc này, đây là tham dục, đây đều là tham dục 
đang quấy phá, ngạn ngữ thường nói: “Cây cao thì đón gió”, vì có 
hư danh như vậy ở bên ngoài nên có rất nhiều người mượn danh 
nghĩa này để lừa gạt đại chúng, lừa gạt tín đồ và đặt điều sinh sự 
phỉ báng, giả mạo nói là đệ tử của pháp sư Tịnh Không, hoặc là 
pháp sư Tịnh Không phái đến, đây là lừa gạt chúng sanh. Tôi thấy 
sự việc như thế này không phải là ít, đây toàn là vi phạm pháp luật. 

Những việc như phỉ báng, thậm chí là hãm hại, chúng ta có 
thể không cần quan tâm, chúng tôi hoàn toàn không phản ứng, vì 



70 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

phản ứng thì nhất định là sai lầm, gọi là có tật giật mình. Khi bạn 
phản ứng, bạn muốn đi biện bạch, vậy thì bạn có tật giật mình 
rồi.  Tôi không có việc này,  mặc cho họ phỉ báng,  Phật Bồ-tát 
biết. Họ tạo tội nghiệp thì không trốn khỏi nhân quả, “vạn pháp 
giai không, nhân quả bất không”. Người sống ở đời,  trong kinh 
điển Phật thường nói: “Thân người khó được, Phật pháp khó được 
nghe.” Chúng ta được thân người, được nghe Phật pháp, đó là do 
có chút thiện căn, cần phải cố gắng bồi dưỡng thiện căn này. Trong 
bộ kinh này, Phật nói rất hay: “Bồ-tát ngày đêm thường niệm thiện 
pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, chẳng để mảy may bất 
thiện xen tạp”, lời khai thị này thật quý báu. 

Tôi không những trong đời này không nghe ngóng chuyện 
của người khác, chuyện không liên quan đến tôi, tôi nghe ngóng 
họ làm gì? Người ta đến nói với tôi việc tốt của người khác, nói việc 
tốt thì tôi nghe, tôi hoan hỷ, nói việc xấu thì tôi lập tức ngăn lại, tôi 
không nghe, “bạn muốn nói thì hãy đi nói với người khác”. Vì sao 
vậy? Chúng ta gìn giữ tâm thanh tịnh, gìn giữ tâm cung kính, đây 
là tánh đức, tuyệt đối không để cho ô nhiễm. Người ta nói người 
nào đó phỉ báng ngài ra sao, họ nói hai câu, tôi liền không cho họ 
nói nữa. Chúng ta vĩnh viễn ghi nhớ việc tốt mà người khác đối 
với chúng ta, điều này tốt, làm thiện với người thì bản thân chúng 
ta tự tại biết bao, an lạc biết bao, hạnh phúc biết bao! Trong một 
đời không có oan gia, không có người đối đầu. 

Cho dù có oan gia đối địch,  nhưng đó là bên phía họ,  do 
họ hiểu lầm chúng ta, ta không hiểu lầm về họ; họ có ý đối địch 



71Pháp sư Tịnh Không

với ta, ta dùng ý thiện đối với họ, đời này không biết thì đời sau 
biết,  đây là học Bồ-tát.  Cổ thánh tiên hiền thường dạy chúng 
ta:  “Nhân giả vô địch”,  “nhân giả” là cách xưng hô  trong Phật 
pháp đối với Bồ-tát, người nhân từ thì trong tâm không có oan 
gia, không có đối địch, vậy mới là nhân từ. Bạn còn có người này 
làm khó ta, người kia đối với ta không tốt, là do chính bạn không 
nhân từ. Chúng ta học Phật chí ít phải hiểu được điểm này, phải 
nghiêm túc học tập. Sanh tử là việc nhỏ, người ta xem sanh tử 
là việc lớn, nhưng chúng tôi nhìn thấy sanh tử là việc nhỏ, nhân 
quả mới là việc lớn. Chết rồi không phải là mọi thứ đều hết, mà 
còn có đời sau.  Chúng ta đời này  dùng tâm chân thành, cung 
kính đối nhân xử thế tiếp vật mà vẫn gặp phải lời phỉ báng không 
tốt  thì chúng ta phải sám hối. Ta trong đời quá khứ tạo nghiệp 
bất thiện, trong đời này không tạo, nhưng trong đời quá khứ đã 
tạo nghiệp bất thiện nên mới chiêu cảm đến quả báo bất như ý 
này. Bản thân chúng ta hiểu rõ nên khi nghịch cảnh đến thì vui vẻ 
tiếp nhận, vậy là trả xong rồi, nợ đã hết, lần sau gặp lại thì là bạn 
bè tốt, nhất định không được oan oan tương báo. Oan oan tương 
báo thì không bao giờ dứt, đó là sai lầm nghiêm trọng. 

Những người làm xằng làm bậy bất thiện trong thế gian, vì 
sao mượn danh nghĩa ra bên ngoài huênh hoang lừa bịp vậy? Đó 
chẳng phải là vì tâm tham sao? Tham tài, tham danh, tham lợi. Cho 
nên, người ta vừa nhắc đến, chúng tôi liền biết ngay. Họ nói với tôi 
những chuyện này, tôi liền viết thư nói với họ, sự việc này đừng 
tìm đến tôi, tôi không quản nổi. Những việc thế này đều có thể 



72 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

xảy ra khắp nơi, cho nên khi gặp phải những việc này hãy tìm công 
an, ở nước ngoài thì tìm cảnh sát đến xử lý, tìm cục tôn giáo, hiệp 
hội Phật giáo, vậy mới đúng. Vẫn có rất nhiều đồng tu thường viết 
thư cho tôi, họ muốn xây đạo tràng, xây làng Di-đà, đây là việc 
tốt, nhưng điều quan trọng nhất của đệ tử Phật là trì giới. Nếu 
giới mất đi rồi thì Phật cũng không còn nữa, nhà Nho gọi là thủ 
lễ, không có lễ thì Nho cũng không còn nữa, nhất định phải biết 
điều này,  nhất định phải trì giới.  Ý nghĩa của trì giới tôi đã nói 
rất nhiều,  nói theo hiện nay thì trì giới  chính là tuân thủ pháp 
tắc, phải tuân thủ phương pháp mà Phật đã dạy chúng ta. Trong 
kinh Phạm Võng, Phật đã nói với chúng ta hai câu, câu thứ nhất 
là “không làm quốc tặc”, người Trung Quốc thường nói là “không 
làm Hán gian”. Tuyệt đối không làm những việc tổn hại đến quốc 
gia của mình, tuyệt đối không được làm những việc tổn hại xã hội, 
muốn xã hội tường hòa thì giữa người với người phải chung sống 
hòa thuận. Nếu có bất hòa thì chúng ta phải hòa giải, dứt khoát 
không được ở trong đoàn thể hòa thuận mà gây chia rẽ, xúi giục ly 
gián, tội này rất nặng; phần trước chúng tôi đã nói, đây là “nói ly 
gián”, quả báo ở địa ngục kéo lưỡi. 

Người làm những sự việc này, bề ngoài nói họ là tín đồ Phật 
giáo, nhưng trên thực tế họ không hiểu Phật giáo, họ không tin 
nhân quả báo ứng  nên họ mới dám làm.  Nếu bạn thật sự hiểu 
rõ, bạn thật sự tin nhân quả báo ứng không hề sai chạy thì khởi 
tâm động niệm tự mình sẽ biết kiềm chế, chắc chắn không dám 
làm xằng làm bậy. Chúng ta cố gắng tận dụng thời gian ngắn ngủi 



73Pháp sư Tịnh Không

của đời này mà tu hành đại đạo để tiền đồ của mình sáng sủa, đời 
sau của ta sẽ thù thắng hơn đời này, chí ít cũng phải thù thắng gấp 
mười lần trở lên thì đời này của ta mới không uổng phí. Gặp được 
pháp môn Tịnh độ mà không thể vãng sanh Tịnh độ thì oan uổng 
rồi! Thật sự vãng sanh Tịnh độ thì vượt hơn đời này gấp trăm triệu 
lần cũng không hết, chúng ta nên làm việc này. Muốn làm được 
việc này thì nhất định phải tuân thủ lời giáo huấn của Phật. Vì sao 
vậy? Thế giới Tây Phương Cực Lạc là nơi “những người thượng 
thiện cùng tụ hội một chỗ”, bản thân chúng ta ở trong đời này phải 
tu đến thượng thiện thì chúng ta mới có tư cách gia nhập câu lạc 
bộ của thế giới Cực Lạc, những người ở đó đều là người thượng 
thiện. Chúng ta niệm Phật tốt đến đâu, tín nguyện hạnh đều đầy 
đủ, nhưng nếu tâm hạnh bất thiện thì không thể vãng sanh. Trong 
kinh điển, đại đức xưa nói rất rõ ràng, rất sáng tỏ: “Tâm tịnh thì cõi 
Phật tịnh”, điều kiện đầu tiên để vãng sanh thế giới Tây Phương 
Cực Lạc là tâm thanh tịnh, thanh tịnh chính là thuần thiện. 

Cho nên người khác phỉ báng chúng ta, chúng ta chắp tay 
niệm “A-di-đà Phật”, chúng ta cảm kích họ, vì sao vậy? Họ tiêu tai 
thay cho ta, họ tạo tội nghiệp để tiêu tai thay cho ta, sao ta có thể 
không cảm ơn họ được? Sao ta có thể oán hận họ? Nếu ta oán hận 
họ thì lỗi lầm của ta sẽ nặng. Người ta bất chấp nguy hiểm đọa ba 
đường ác để tiêu tai, tiêu nghiệp chướng cho chúng ta, sao chúng 
ta có thể không cảm kích họ được? Ta dùng công đức tu tích của 
ta hồi hướng cho họ, xuất phát từ tâm chân thành. Người rõ lý 
mới biết làm, mới có thể làm được; người không rõ lý, có tâm oán 



74 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

hận thì không được. Tâm oán hận là nghiệp nhân của ba đường 
ác, tâm từ bi là nghiệp nhân của Phật Bồ-tát. Phải đem tham sân 
si chuyển thành đại từ đại bi, phải đem tham sân si chuyển đổi 
thành trí tuệ chân thật,  vậy chúng ta đời này mới thật sự được 
độ, thật sự có phần nắm chắc, một mảy may hoài nghi cũng không 
có thì tiền đồ là một mảng quang minh xán lạn. 

Mười pháp giới, mười con đường bày ra trước mắt, bạn chọn 
con đường nào? Phật nói cho chúng ta biết, tất cả chúng sanh đều 
có nhân của mười pháp giới. Duyên hiện nay bày ra trước mắt, bạn 
chọn duyên nào? Nhân nào đã chín muồi? Thật sự là người thông 
minh, có trí tuệ, có thiện căn, có phước đức sẽ chọn con đường 
thành Phật. Tại sao không đi làm Phật? Muốn làm Phật thì những 
lời mà Phật nói chúng ta phải hiểu, “nguyện hiểu nghĩa chân thật 
của Như Lai”, hạnh mà Phật dạy chúng ta thì chúng ta phải cố gắng 
làm. Bộ kinh này vừa mở đầu đã nói rõ với chúng ta: “Tất cả pháp 
từ tâm tưởng sanh.” Tại sao không nghĩ thiện mà lại nghĩ ác? Bạn 
muốn làm ác, tham muốn danh văn lợi dưỡng thế gian, bạn có thể 
tham muốn trong thời gian bao lâu? Sự hưởng thụ ngũ dục lục trần 
ở thế gian này, bạn hưởng được mấy ngày? Dù cho bạn sống đến 
100 tuổi, cho bạn hưởng thụ 100 năm, 100 năm thì không thể so 
với vô lượng kiếp. Thời gian hưởng thụ ngắn ngủi như vậy, đọa lạc 
ba đường ác thì vô lượng kiếp cũng không thể chuyển thân, người 
như vậy là ngốc, mê hoặc rồi, thật sự không biết được lợi hại. 

Chúng ta có thể xả bỏ  tất cả ác nghiệp,  “không nhớ ác cũ, 
không ghét người ác”, chúng ta dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng 



75Pháp sư Tịnh Không

đối đãi với tất cả chúng sanh thì một đời này chúng ta thoát khỏi 
sáu cõi, thoát khỏi mười pháp giới. Điều kiện này chính là điều 
kiện để thân cận A-di-đà Phật, tại sao chúng ta không làm? Khắc 
phục tập khí phiền não của chính mình  là nhiệm vụ cấp thiết 
trước mắt của chúng ta. Ngày nay tu học Phật pháp không cần 
biết quá nhiều, nắm được vài câu giáo huấn của Phật, phụng hành 
cả đời thì chúng ta sẽ thành công. Tôi đã giảng kinh trên bục giảng 
41 năm, tôi quy nạp tinh túy của Phật pháp Đại thừa viết thành 
hai mươi chữ, chúng ta thật sự làm được hai mươi chữ này thì chắc 
chắn vãng sanh Tịnh độ; tâm chân thành, tâm thanh tịnh,  tâm 
bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi, đây là tâm Bồ-đề. Nếu nói 
tâm Bồ-đề thì mọi người khó hiểu, cách nói này của tôi thì mọi 
người dễ hiểu. Đối với tất cả mọi người, đối với bạn bè thân thích 
phải chân thành, đối với oan gia trái chủ cũng chân thành, người 
hãm hại ta, sát hại ta, ta chỉ có một tâm chân thành đối với họ, vĩnh 
hằng bất biến, đường ta đi là Phật đạo. 

Mạng sống này là giả, không phải thật. Tâm chân thành vĩnh 
viễn không được thay đổi, hễ thay đổi lập tức liền đọa lạc. Chúng 
sanh sáu cõi dùng tâm hư ngụy,  không phải chân thành;  tâm 
nhiễm ô, không phải thanh tịnh; tâm cao thấp, không phải bình 
đẳng;  tâm ngu si,  không phải giác ngộ;  tâm tự tư tự lợi,  không 
phải từ bi.  Cho nên, từ tập khí phiền não chuyển ngược trở 
lại,  chính là tâm đại Bồ-đề. Đối nhân xử thế tiếp vật,  chúng ta 
sống đời này như thế nào? Nhìn thấu, buông xuống. Nhìn thấu là 
mọi thứ đều tường tận, mọi thứ đều hiểu rõ, danh từ Phật pháp 



76 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

gọi là tánh tướng, sự lý, nhân quả đều hiểu rõ ràng tường tận sáng 
tỏ, đó gọi là nhìn thấu. Buông xuống tất cả vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước thì bạn tự tại biết bao! Ở thế gian này, chúng ta “không 
tranh với người, không cầu nơi đời”.  Người ta tranh, chúng ta 
nhường; người khác tiến, chúng ta lùi, đây là thái độ sống,  làm 
việc, đối nhân xử thế  mà chư Phật Bồ-tát, bậc thánh hiền dạy 
chúng ta, vậy thì đời sống của chúng ta bèn tự tại, vui vẻ. Tự tại thì 
nhà Phật gọi là giải thoát, tùy duyên chứ không phan duyên. Hay 
nói cách khác, ở thế gian này, chúng ta ở đâu cũng là bị động chứ 
không chủ động, chủ động là chúng ta phải làm thế nào, thế nào 
đó, bạn liền có phiền não. Tùy duyên thì không có phiền não, có 
cơ hội thì chúng ta phải làm, không có cơ hội chúng ta càng vui 
vẻ, chúng ta vô sự. 

Lần trước, Phó hội trưởng Đao của Hiệp hội Phật giáo Trung 
Quốc đến nơi đây nói với chúng tôi muốn hợp tác thành lập lớp 
bồi dưỡng, chúng tôi cũng rất hoan hỷ, chúng tôi tùy duyên. Nếu 
không làm thì sao? Không làm thì chúng tôi sẽ càng hoan hỷ. Việc 
của chúng tôi càng ít thì thời gian an nhàn càng nhiều, chẳng phải 
càng hoan hỷ hơn sao? Hiện nay lớp bồi dưỡng này chính thức 
được nhà nước phê chuẩn, phê chuẩn rồi thì mọi người đều phải 
bận, mọi người phải vất vả nhiều một chút. Vất vả này tốt, báo ân 
Phật, thật sự là kệ hồi hướng mà chúng ta niệm mỗi ngày thành 
hiện thực rồi, “trên đền bốn ơn nặng, dưới cứu ba đường khổ”. Có 
duyên này thì chúng ta phải tận lực mà làm,  không có duyên 
này thì tuyệt đối không miễn cưỡng, bạn sẽ được đại tự tại, thân 



77Pháp sư Tịnh Không

tâm an lạc. Sau cùng tổng kết quy về niệm Phật, nhất định niệm 
Phật cầu sanh Tịnh độ. Tâm của chúng ta với tâm của Phật giống 
nhau,  hạnh của chúng ta với hạnh của Phật giống nhau,  dùng 
công đức này hồi hướng cầu sanh Tịnh độ thì đâu có đạo lý nào 
mà không vãng sanh? 

Những điều tôi học trong đời này là hai mươi chữ này, dạy 
người khác cũng là hai mươi chữ này. Hai mươi chữ này, tôi nhớ 
trước đây đã từng giảng qua một lần rồi, đây là pháp yếu truyền 
tâm của Phật pháp Đại thừa.  Quý vị thật sự hiểu rõ ràng, hiểu 
sáng tỏ rồi,  quý vị đến Singapore chuyến này là không uổng 
công. Chúng ta nhất định phải nhớ kỹ, “nhẫn được điều mà người 
khác không thể nhẫn”,  chúng ta phải nhẫn được; “làm việc mà 
người khác không thể làm”, việc mà người khác không chịu làm 
thì chúng ta làm,  việc người khác không thể nhẫn thì chúng ta 
nhẫn được, những việc chúng ta làm là lợi ích xã hội, lợi ích chúng 
sanh, dứt khoát không vì chính mình.

Mời mọi người mở kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, trang thứ 
mười, hàng thứ nhất. “Lại nữa, long vương! Nếu lìa tham dục thì 
được thành tựu năm loại tự tại. Những gì là năm? Một, ba nghiệp 
tự tại, các căn đầy đủ.” Điều này phần trước tôi đã nói rồi, nghĩa 
lý này cảnh giới sâu rộng vô cùng, có thể nói là vĩnh viễn không 
thể nói hết. Phật nói bộ kinh này, bộ kinh này không dài, trong 
cuốn sách nhỏ này của chúng ta thì  kinh văn chỉ chiếm một 
nửa, nhưng đó là lời giáo huấn căn bản của Thế Tôn đối với tất 
cả chúng sanh. Nếu không nghiêm túc tu học từ trên căn bản, tuy 



78 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

pháp môn trong Phật pháp rất nhiều, nhưng bất luận tu học pháp 
môn nào cũng không thể thành tựu, đây chính là điều mà mọi 
người chúng ta đều nhìn thấy, người tu hành thì nhiều, mà người 
thành tựu thì ít. Đặc biệt là thời cận đại, tâm người không có chỗ 
nương về, người không có chí hướng rất dễ bị cám dỗ, bèn đọa lạc 
ngay. Trước đây có, cũng không phải thiểu số, nhưng cũng không 
quá phổ biến. Hiện nay có thể nói là vô cùng phổ biến, trong một 
vạn người mới có một hai người không bị cảnh giới bên ngoài cám 
dỗ, không đọa lạc là vô cùng hiếm có. Cho nên, quan sát từ chỗ 
này thì chúng ta đối với điều mà người phương Tây gọi là ngày tận 
thế thì có thể tin được. 

Bộ kinh này nói cho chúng ta biết đạo lý lớn chân thật về 
nhân quả. Người sống ở đời, Phật nói cho chúng ta biết có hai 
loại người. Loại người thứ nhất là phàm phu sáu cõi, quá khứ tạo 
nghiệp thì đời này đến thọ báo, cho nên Phật nói ở trong kinh là 
“đời người trả nghiệp”. Trong đời quá khứ bạn tu phước thì đời 
này đến hưởng phước, trong đời quá khứ bạn tạo tội nghiệp, tạo ác 
nghiệp thì đời này đến chịu khổ, chịu nạn, đây là phàm phu. Loại 
người thứ hai là bậc đã giác ngộ. Chư Phật Bồ-tát đến thế gian này 
để làm gì? Để cứu khổ cứu nạn. Người cứu khổ cứu nạn còn chịu 
khổ nhiều hơn người thông thường chúng ta,  các ngài đến thị 
hiện, đến làm tấm gương cho chúng ta thấy, xả mình vì người. Thế 
gian này có hai loại người như vậy. 

Chúng ta thuộc loại nào?  Đương nhiên chúng ta là thuộc 
về nghiệp báo, chúng ta là phàm phu. Nhưng hôm nay chúng ta 



79Pháp sư Tịnh Không

hiểu rõ, hiểu tường tận rồi, nghiệp báo có thể chuyển biến. Nếu 
đem nghiệp lực chuyển thành nguyện lực thì người này là chuyển 
phàm thành thánh, người này với chư Phật Bồ-tát thừa nguyện 
tái lai là không hai không khác,  đây chính là tu Bồ-tát đạo mà 
chúng ta thường nói,  tu đạo thành Phật. Có thể nói đạo thành 
Phật quá khó, chúng ta nghiệp chướng sâu nặng, chúng ta không 
có năng lực để học. Quan niệm này, Phật nói rất rõ trong kinh Vô 
Lượng Thọ,  trong kinh Vô Lượng Thọ có nói về “biên địa nghi 
thành”. Tại sao lại sanh đến biên địa? Có hai nguyên nhân: một là 
có hoài nghi đối với trí tuệ viên mãn vạn đức vạn năng của Phật, 
hai là thiếu tín tâm đối với bản thân; nhưng nếu rất hết lòng nỗ 
lực niệm Phật cầu nguyện vãng sanh thì họ vẫn được sanh Tịnh 
độ, nhưng sanh vào biên địa. Phật đến thế gian này giúp chúng 
ta điều gì, chúng ta phải hiểu rõ, chính là giúp chúng ta chuyển 
đổi từ nghiệp lực thành nguyện lực, chính là việc như vậy. Cách 
chuyển như thế nào?  Lý luận của việc chuyển đổi,  trong tất cả 
kinh luận đều nói rất nhiều, rất nhiều. Bạn có thể chuyển được 
bao nhiêu, chuyển đến trình độ như thế nào, đó là do công phu 
của chính bạn. Bản thân bạn thật sự y giáo phụng hành, hết lòng 
nỗ lực sửa đổi tập khí, trừ bỏ phiền não, y giáo phụng hành thì bạn 
chắc chắn chuyển được. 

“Trong cửa nhà Phật, có cầu tất ứng”,  khi tôi mới học 
Phật, vừa vào cửa Phật thì đại sư Chương Gia đã dạy những đạo lý 
này cho tôi. Những vị này không phải người phàm, đối với người 
thông thường vừa tiếp xúc thì các vị biết ngay. Không những đại sư 



80 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Chương Gia, về sau ngài Cam Châu cũng nói với tôi, Cam Châu 
là học trò của đại sư Chương Gia. Họ ở sau lưng tôi đều phê bình 
tôi, vào thời đó tôi chưa xuất gia, họ đều gọi theo tên của tôi: “Anh 
họ Từ đó là người rất thông minh, đáng tiếc không có phước báo, 
lại đoản mạng.” Đây là sự thật, không hề giả dối chút nào. Không 
có phước, chuyển thành có phước; không có thọ mạng, chuyển 
thành có thọ mạng. Chuyển thế nào vậy? Đoạn ác tu thiện. Lão cư 
sĩ Lý Bỉnh Nam nói rõ ràng hơn, thấu triệt hơn, trong số các học 
sinh chúng tôi, thầy thấy người nào diện mạo rất bạc phước, chúng 
ta thông thường gọi là tướng đoản mạng, tướng không có phước 
báo thì thầy khuyên họ học giảng kinh. Thầy Lý nói với học sinh 
chúng tôi,  công đức giảng kinh là lớn nhất,  chuyển nghiệp lực 
nhanh nhất. Chúng tôi sau này đã hiểu rõ vì sao. Vì giảng kinh 
là thay Phật thuyết pháp. Phật không còn ở thế gian này, người 
nào thuyết pháp vậy?  Những người phát tâm thay Phật thuyết 
pháp. Những người thay Phật thuyết pháp này được trí tuệ của 
Phật, được thọ mạng của Phật; Phật vô lượng thọ, phước báo của 
Phật quá lớn, đây là hoàn toàn chuyển đổi nghiệp lực của mình 
rồi. “Đem thâm tâm này phụng trần sát2, đây mới gọi là báo ân Phật.” 

Chúng ta có phải mong cầu thọ mạng hay không?  Không 
mong cầu; thọ mạng dài hay ngắn không quan trọng, trường thọ 
và đoản thọ là một không phải hai. Vấn đề là trong một đời này 
phải đạt được thành tựu. Thành tựu gì vậy? Chấm dứt sanh tử, ra 

2	  Trần sát (塵剎): Thế giới nhiều như số bụi nhỏ. 



81Pháp sư Tịnh Không

khỏi tam giới là thành tựu. Có thể vãng sanh Tịnh độ, thân cận 
A-di-đà Phật, đây là thành tựu đệ nhất,  tất cả chư Phật đều tán 
thán. Chúng ta làm sao đạt được? Xả mình vì người, vì Phật pháp, 
vì chúng sanh. Mình không biết giảng kinh, chỉ cần phát tâm thì 
tam bảo sẽ gia trì, chẳng phải bạn giảng. Tôi thường nói và đã nói 
rất nhiều năm, đem thân thể này cho Phật Bồ-tát mượn dùng. Tôi 
chịu cho mượn, còn các bạn không chịu cho mượn. Lên bục giảng 
không phải tôi nói, mà là chư Phật Bồ-tát nói, tôi đem thân thể 
này hiến dâng cho Phật Bồ-tát, cho các ngài mượn dùng. Chúng ta 
nên phát tâm nguyện này, phải hiểu được đạo lý này, hiểu rõ chân 
tướng sự thật này. Đối với bản thân thì xả cho thật sạch sẽ, khôi 
phục tâm thanh tịnh, khôi phục đến thanh tịnh tịch diệt. Càng 
thanh tịnh, càng tịch diệt thì sức mạnh gia trì của chư Phật Bồ-
tát càng rõ rệt, càng thù thắng. Nếu trong tâm chúng ta có nghi 
hoặc, có vọng tưởng, có phân biệt, lại cộng thêm chấp trước, thì 
Phật Bồ-tát muốn gia trì cũng vô phương, không gia trì được, nhất 
định phải biết đạo lý này. Được thân người, nghe Phật pháp là thù 
thắng không gì bằng, hãy tận dụng thời gian ngắn ngủi này vĩnh 
viễn thoát khỏi luân hồi. 

Chúng ta hãy thử nghĩ, chư Phật Bồ-tát có nguyện lực gì, tâm 
nguyện của các ngài là gì? Một mảy may ý niệm tự tư tự lợi cũng 
không có, nguyện lực của Phật Bồ-tát là rộng độ chúng sanh, hy 
vọng mỗi một chúng sanh nhanh chóng thành Phật. Hoàn toàn 
không mong muốn bạn đến bao nhiêu kiếp về sau mới thành 
Phật, vậy thì đâu phải từ bi? Phật là dạy chúng ta lập tức liền thành 



82 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Phật. Chúng ta có thể lập tức thành Phật hay không? Đáp án là chắc 
chắn. Tại sao bạn không thể thành Phật vậy? Vì không tin! Không 
tin năng lực của Phật, không tin chính mình có thể thành Phật, 
hơi bị cảnh giới bên ngoài cám dỗ một chút thì lập tức đọa lạc, lập 
tức thoái tâm, lập tức đổi tâm rồi, vậy mới chiêu cảm đến luân hồi 
nhiều kiếp. Vì sao người trên thế gian ngày nay dễ dàng thay đổi 
tâm, vì sao dễ dàng đọa lạc như vậy? Vì đã mất đi giáo dục thánh 
hiền. Tại sao người thời xưa có thể gìn giữ được? Vì từ nhỏ được 
tiếp nhận giáo dục luân lý đạo đức. Công năng của giáo dục luân 
lý đạo đức, nói thật ra là ngăn ngừa chúng ta đọa lạc, giúp chúng 
ta thăng hoa. 

Một trăm năm gần đây, đại chúng xã hội lơ là rồi, tất cả hướng 
về danh lợi, tôn sùng tranh danh đoạt lợi. Cho rằng đạo nghĩa là 
thứ của xã hội cũ, xã hội ngày nay không cần nữa, ngũ luân bát 
đức, trung hiếu nhân ái hiện nay không cần nữa, đã đem bỏ vào 
trong sọt rác hết. Người hiện nay cần gì vậy? Họ cần danh, cần lợi; 
trong suy nghĩ của người hiện đại đều là phóng túng dục vọng, 
tranh lợi, người trên toàn thế giới đều phóng túng dục vọng và 
tranh lợi. Chúng ta nhìn thấy thì nên nhanh chóng rời khỏi nơi 
này. Lời cổ nhân nói có đạo lý: “Nước nguy nan đừng ở, nước loạn 
lạc đừng vào.” Hiện nay địa cầu này đã nguy lại còn loạn, người 
thông minh phải nhanh chóng nghĩ cách di dân. Di dân đến nơi 
nào vậy? Di dân đến thế giới Cực Lạc. Cho nên chúng ta sống ở 
thế gian này, đối với thế gian này không mảy may lưu luyến, lúc 
nào cũng muốn đi, lúc nào đi cũng được. Thân thể này còn ở tại thế 



83Pháp sư Tịnh Không

gian, vẫn chưa đi là vì sao vậy? Vì vẫn còn vài người có duyên. Sao 
gọi là có duyên? Đối với Phật pháp có thể tin, có thể hiểu, có thể 
hành, đây là có duyên. Chúng ta giúp đỡ những người có duyên 
này cùng nhau đến thế giới Cực Lạc. 

Trong kinh luận thường nói: “Phật không độ người không có 
duyên.”  Quý vị phải hiểu rằng,  có duyên chính là người Trung 
Quốc gọi là hiếu học, hiếu học chính là có duyên. Trong kinh luận 
thường nói: “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói”, người này là có 
duyên. Nếu như thọ trì đọc tụng, không vì người diễn nói, đây là 
Tiểu thừa; vì người diễn nói, chịu giúp đỡ người khác, đây là Đại 
thừa. Nhưng quý vị nên biết, nếu không có bốn chữ “vì người diễn 
nói” này thì có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc hay không? Không 
thể. Vì sao vậy? Họ là Tiểu thừa, hàng Tiểu thừa không thể sanh 
đến thế giới Tây Phương Cực Lạc. Chúng ta cũng nhìn thấy, có 
một số ông cụ, bà cụ niệm Phật vãng sanh tướng lành hiếm có, họ 
không có vì người diễn nói, sao họ có thể vãng sanh? Chúng ta 
phải hiểu rằng, họ không có duyên vì người diễn nói, ngày nay 
gọi là họ không đủ điều kiện chứ không phải họ không có tâm 
nguyện; họ có tâm nguyện,  nhưng họ không có điều kiện,  cho 
nên họ vẫn có thể vãng sanh.  Có điều kiện  mà không có tâm 
nguyện này thì không thể vãng sanh. Mỗi một người vãng sanh 
đều là tâm Đại thừa, đều là tâm đại Bồ-đề, người có tâm đại Bồ-đề 
thì niệm niệm đều muốn giúp đỡ tất cả chúng sanh. Tuy không 
thể giảng kinh thuyết pháp cho mọi người, nhưng khi gặp người 
đều khuyên họ niệm A-di-đà Phật, vậy là được rồi. Chẳng phải là 



84 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nói khi gặp người thì không thèm quan tâm, “bản thân ta niệm 
A-di-đà Phật, mặc kệ họ, ta đến thế giới Cực Lạc, mặc cho họ đọa 
lạc”, người như vậy không thể vãng sanh. Gặp người đều khuyên 
niệm A-di-đà Phật, người này chính là Bồ-tát. Có thể đem đạo 
lý, phương pháp niệm Phật giảng rõ ràng, giảng sáng tỏ thì càng 
tốt, càng thù thắng hơn. Cho nên, không thể không phát tâm Bồ-
đề, đây gọi là tâm Bồ-đề. 

Giúp đỡ người khác thì không thể không làm ra tấm gương 
tốt, người khác không chịu làm nhưng ta phải làm, quyết không 
được vì bản thân. Trong Khúc Lễ, sách Lễ Ký của nhà Nho dạy 
chúng ta: “An ổn nhưng có thể dời chỗ.” Đây là gì? Bạn có phước 
báo, thân bạn an, tâm cũng an, bạn có thể sống những ngày tháng 
rất thoải mái, rất tự tại; thấy người khác có đau khổ, ta phải từ bỏ 
chỗ an ổn của mình mà bôn ba vì người khổ nạn. Không thể nói: 
“Hoàn cảnh đời sống này của bản thân ta vô cùng an nhàn,  tại 
sao ta phải từ bỏ?  Tại sao ta phải sống những ngày tháng khổ 
sở? Sống những ngày khổ sở mà người ta chịu nghe mình dạy thì 
cũng còn tốt, nếu không nghe dạy thì chẳng phải mình bị thiệt 
rồi sao?” Người ta chịu nghe thì mình phải dạy, không nghe cũng 
phải dạy, khổ nạn như thế nào, bị giày vò như thế nào cũng phải 
chịu, xả mình vì người. Do đó, chúng ta nhất định phải hiểu đạo 
lý này. Đây là xả ly tham dục, cũng chính là từ bỏ sự an lạc của 
mình, quả báo của bạn  là loại thứ nhất trong năm loại tự tại,  là 
“tam nghiệp tự tại”.  Tam nghiệp là thân, ngữ, ý.  Thân không 
bệnh thì thân tự tại; khẩu nghiệp thanh tịnh; ý nghiệp tràn đầy trí 



85Pháp sư Tịnh Không

tuệ, không sanh phiền não; đây là tam nghiệp tự tại. “Các căn đầy 
đủ” là thân thể khỏe mạnh, không bị khiếm khuyết, đây là phước 
báo đứng hàng đầu, nhà Phật gọi là “thanh phước”, chính là tám 
chữ này. Đoạn này chúng tôi giảng đến đây. Ngày mai giảng tiếp 
cho quý vị loại tự tại thứ hai là “tài vật tự tại”, có cầu tất ứng. Tốt 
rồi, hôm nay chúng ta giảng đến đây. 

Tập 58 (số 19-014-0058)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Kinh văn của kinh Thập 
Thiện Nghiệp Đạo đã giảng đến không tham, không sân, không 
si, đây là phần giảng dạy then chốt của toàn kinh, rất quan trọng 
đối với việc tu học của chúng ta. Có rất nhiều đồng tu từ các nơi 
đến, sáng sớm hôm nay bởi vì chúng tôi không giảng kinh Hoa 
Nghiêm, bên kia không có xe chạy qua, nên chúng ta tạm dừng 
một buổi, hy vọng họ đều có duyên đến nghe. Hôm nay tận dụng 
thời gian này tôi sẽ nói chuyện với mọi người về lớp bồi dưỡng 
khóa tiếp theo của chúng ta, mà hiện tại đang tích cực trù bị. 

Tháng trước, cư sĩ Lý Văn Hoa đưa cho tôi một danh sách, đã 
có đủ 30 vị rồi, lúc đó tôi không nghĩ rằng cục tôn giáo quốc gia 
Trung Quốc có thể phê chuẩn văn kiện này. Văn kiện này là do 
Đao Thuật Nhân, hội phó của hiệp hội Phật giáo Trung Quốc đề 
xuất cùng hợp tác với chúng ta, họ chọn ra 30 học sinh, đưa qua 
bên đây để bồi dưỡng. Đã được phê chuẩn rồi, hiện nay họ đang 
lựa chọn học viên, sẽ đưa 30 người qua bên đây, như vậy học sinh 



86 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

khóa kế tiếp của chúng ta chí ít có 60 người, tôi bèn nghĩ đến vấn 
đề phân phối thời gian cho 60 người này. Mỗi một học sinh, mỗi 
một tuần lễ nhất định phải giảng một giờ đồng hồ. Ban đầu trong 
suy nghĩ của tôi là định mở 10 lớp, mỗi lớp có một học sinh đã tốt 
nghiệp, chúng ta mời họ làm trợ giáo, hướng dẫn ba người. Hiện 
tại nếu có 60 học sinh, vậy thì mỗi một lớp nhỏ sẽ gồm sáu học 
sinh với một trợ giáo,  bảy người cũng tương đối viên mãn,  bảy 
là con số viên mãn. Đây là 10 lớp,  thầy trò chúng ta có hơn 70 
người, cộng với những người xuất gia là các nhân viên làm việc ở 
nơi đây của chúng ta. Lý Mộc Nguyên nói với tôi, đạo tràng này 
của chúng ta người xuất gia có thể lên đến 100 người, đây là ở 
Singapore, bất cứ đạo tràng nào cũng không có nhiều người xuất 
gia đến như vậy, đích thực sẽ rất hưng vượng. 

Phân công như thế này thì vấn đề này của chúng ta liền có thể 
giải quyết, mỗi một lớp có bảy người, mỗi một người giảng một 
ngày thì vừa đủ một tuần lễ sáu ngày, sáu học trò đều luân phiên 
giảng. Chúng ta vẫn để trợ giáo giảng đại tòa ở Cư Sĩ Lâm, còn các 
học sinh thảy đều giảng tiểu tòa, chính là giảng tiểu tòa ở nơi lớp 
của chính mình. Một người giảng, sáu người phê bình, giúp đỡ họ 
cải tiến, vậy thì đủ rồi. Ngày trước ở Đài Trung, tôi học giáo với 
lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi ở Đài Trung 10 năm, cũng có một lớp 
nhỏ. Lớp nhỏ đó của tôi gồm bảy người, bảy người bạn học, bảy 
người đều học giảng kinh, nên đều hiểu những quy củ của việc 
giảng kinh, nhờ vào sự phê bình của các bạn học để cải tiến, sau 
đó lên giảng tòa lớn đối diện với đại chúng thì có thể giảm bớt sai 



87Pháp sư Tịnh Không

sót. Tôi ở Đài Trung nhiều năm như vậy học tập giảng kinh, thầy 
Lý chưa từng phê bình tôi. Dường như những gì tôi giảng, thầy chỉ 
nghe qua một lần, trong 10 năm chỉ nghe qua một lần. Thầy đều 
không nghe tôi giảng, thế nhưng những gì tôi giảng thì thầy đều 
biết rõ, chúng tôi không cách gì giấu được thầy, thực tế nghe tôi 
giảng kinh ở giảng đường chỉ có nghe qua một lần. Cho nên việc 
này nhất định phải rất nghiêm túc, phải nỗ lực. 

Chúng ta biết Phật pháp thù thắng không gì bằng, cho nên 
gọi là bảo, gọi là “pháp bảo”. Pháp bảo ở thế gian này, nếu không có 
người lưu thông thì sẽ chìm mà không thể nổi, người xưa thường 
nói: “Người có thể hoằng đạo, chẳng phải đạo hoằng người.” Sự hưng 
suy của Phật pháp chỉ xem thời đại này có người hoằng dương Phật 
pháp hay không. Kinh sách đều còn đó, không có người hoằng pháp 
thì cũng không ích gì, nhất định phải có người hoằng pháp. Cho 
nên phải chân thật phát đại tâm xả mình vì người. “Xả mình” này là 
hy sinh hưởng thụ vật chất ngũ dục lục trần, danh văn lợi dưỡng của 
chính mình, phải chân thật có thể buông xả. Nếu tham muốn sự 
hưởng thụ của thế tục, không thể buông xả thì dù Phật pháp có ở 
ngay trước mặt bạn, bạn cũng không thể bước vào cửa được. Có thể 
xả mình vì người, tâm này chính là tâm Bồ-đề chân thật, đồng tâm 
đồng nguyện với chư Phật Như Lai, pháp thân đại sĩ. 

Đừng sợ chính mình không có năng lực; thật ra mà nói, chúng 
ta đều không có năng lực, thế nhưng chúng ta phát tâm này, nếu 
phát tâm chân thành thì sẽ có cảm ứng. Chúng ta nương vào sự gia 
trì của Phật Bồ-tát, không có Phật Bồ-tát gia trì thì một câu, một 



88 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

chữ trong kinh điển chúng ta cũng không nói ra được. Bạn giảng 
kinh giáo rất hay, bạn giảng rất thấu triệt, bạn giảng khiến thính 
chúng pháp hỷ sung mãn,  hoàn toàn là do tâm chân thành của 
bạn cảm ứng. Mỗi một người chúng ta cùng nhau học tập, nhưng 
thành tích học tập không như nhau, sự không giống nhau này 
tuyệt đối không phải thông minh trí tuệ. Có một số người không 
thông minh trí tuệ nhưng trái lại thành tích tốt, còn người thông 
minh trí tuệ lại bị đào thải. Do đây có thể biết,  thành tích học 
tập không liên quan đến thông minh trí tuệ,  mà liên quan đến 
tâm chân thành. Bạn có mấy phần tâm chân thành thì bạn được 
Phật Bồ-tát gia trì cấp độ không như nhau. Chân thành đến cực 
điểm thì bạn đạt được gia trì viên mãn. Chân thành không viên 
mãn, chính là Phật đã nói trong kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, bạn 
tu thiện không tệ, nhưng ở trong thiện xen tạp bất thiện, khác biệt 
ở chỗ này. 

Thế nào là bất thiện? Tự tư tự lợi là bất thiện, danh văn lợi 
dưỡng là bất thiện, tham sân si mạn là bất thiện. Không được xen 
tạp bất thiện,  những thứ này là bất thiện căn bản,  cần phải nhổ 
trừ; ngoài ra còn có bất thiện cành ngọn, bất thiện cành ngọn là 
do thường thức của bạn không đủ. Cho nên hoằng pháp lợi sanh 
không phải là việc dễ dàng, lúc chúng tôi tiếp nhận giáo huấn, thầy 
thường dặn bảo, phải thông pháp thế xuất thế gian thì thuyết pháp 
mới có thể khế cơ, khế lý. Thông Phật pháp thì khế lý, thông pháp 
thế gian thì khế cơ. Cho nên học Phật không dễ dàng, hoằng pháp 
lại càng khó, phải thông đạt tất cả pháp thế xuất thế gian thì mới có 



89Pháp sư Tịnh Không

thể làm được việc này. Pháp thế gian không ngoài hiểu biết thường 
tình của thế gian, phải biết điều này, phải có thường thức phong 
phú, phải tiếp nhận giáo huấn ngay trong cuộc sống, ngày ngày có 
thể sửa lỗi làm mới. Chúng ta thường thấy người thế gian khởi tâm 
động niệm, lời nói việc làm bất thiện quá nhiều, do đó chúng ta 
phải giúp họ sửa đổi bất thiện này; để giúp người sửa đổi thì Phật 
dạy chúng ta cần có phương tiện thiện xảo.  Chúng ta không có 
thiện xảo, không có phương tiện, quá thẳng thắn thì khiến người 
sanh phản cảm, “dường như bạn đều là đúng, còn tôi đều là sai”, thế 
nên họ bài trừ bạn, không tiếp nhận bạn. Ý tốt của bạn trong suy 
nghĩ của người khác là ác ý, đây gọi là gì? Không khế cơ. Cho nên 
Bồ-tát độ chúng sanh, khế cơ được xếp ở điều thứ nhất. 

Khi tôi tiếp xúc với các lãnh tụ tôn giáo khác,  tôi nói với 
họ một sự thật, Phật giáo truyền đến Trung Quốc từ thời triều 
Hán,  thời kỳ hưng thịnh nhất,  thời kỳ hoàng kim là thời Tùy 
Đường.  Thời đại Tùy Đường,  giao thông giữa Trung Quốc và 
Tây Vực rất tấp nập,  mọi người biết con đường tơ lụa. Vào lúc 
này,  Ki-tô giáo, Thiên Chúa giáo truyền đến Trung Quốc,  Hồi 
giáo cũng truyền vào Trung Quốc,  Hỏa giáo cũng truyền đến 
Trung Quốc, đều được truyền vào rất sớm. Thế nhưng rất nhiều 
tôn giáo truyền đến Trung Quốc đều không thể sánh với sự phát 
triển nhanh chóng của Phật giáo.  Phật giáo khiến người Trung 
Quốc hoan hỷ tiếp nhận như vậy là do nguyên nhân gì? Phật pháp 
hiểu được khế cơ, cũng chính là chúng ta thường nói: Phật pháp 
biết bổn thổ hóa, hiện đại hóa. 



90 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Những vị cao tăng Ấn Độ đến Trung Quốc,  mặc y phục 
Trung Quốc; họ không mặc trang phục của Ấn Độ, mà mặc áo 
tràng Trung Quốc, cùng hòa chung với đời sống của người Trung 
Quốc. Kiến trúc của đạo tràng được xây dựng theo kiểu dáng Trung 
Quốc, do đó người Trung Quốc nhìn thấy rất hoan hỷ. Kiểu dáng 
xây dựng của các tôn giáo khác nhất định phải là hình thức giáo 
đường của phương Tây, vừa nhìn là biết của nước ngoài, văn hoá 
nước ngoài, nên họ không dễ đi vào lòng người. Mặc trang phục 
là trang phục của người nước ngoài, vừa nhìn là biết người nước 
ngoài. Do vậy khi họ hoằng dương, tiếp dẫn chúng sanh thì còn xa 
mới bằng được Phật giáo. Tinh thần của Phật giáo, chúng ta đều 
đã đọc trong kinh điển rồi, Phật có hình tướng hay không? Không 
có, tùy loại hóa thân. Việc này cực kỳ vi diệu, bạn ưa thích tướng 
gì  thì ngài hiện ra tướng đó,  không có tướng nhất định,  cũng 
không có pháp nhất định, tùy cơ thuyết pháp. Bạn thấy tùy loại 
hóa thân, tùy cơ thuyết pháp, linh động biết bao! Như vậy Phật 
pháp mới có thể chân thật bén rễ nảy mầm, đơm hoa kết trái ở 
Trung Quốc, thù thắng không gì bằng, cho nên chúng ta phải xem 
trọng khế cơ. Phật pháp giáo hóa chúng sanh rất có tâm nhẫn nại. 

Hiện tại chúng ta xem thấy, có rất nhiều đạo tràng nhà Phật 
làm không đúng pháp. Họ đến tìm bạn,  thỉnh giáo với bạn, xin 
bạn chỉ giáo. Xin bạn chỉ giáo, bạn phải xem rõ ràng, đây là thật 
hay giả, có lúc thì đó là lời khách sáo, không phải thật đâu. Lúc 
trước tôi đã gặp qua rồi,  cho nên từ việc này  tôi hấp thụ được 
rất nhiều giáo huấn, đã khôn ra. Năm xưa khi tôi giảng kinh, tuổi 



91Pháp sư Tịnh Không

trẻ mà, có một số pháp sư giảng kinh xuống thỉnh giáo: “Pháp sư 
Tịnh Không, xin ngài chỉ giáo cho.” Họ giảng có chỗ không được 
tốt, tôi liền muốn chỉ ra, nhưng vừa nhìn, tôi vừa mới mở miệng 
thì vẻ mặt của họ trở nên không bình thường, tôi liền nói: “À, tốt 
tốt, thầy giảng rất hay, rất tốt.” Tôi không nói nữa, vì sao vậy? Đó 
là lời khách sáo thôi, không phải là thật. “Xin ngài chỉ giáo, chỉ 
dạy cho”, chính là mời bạn nói thêm nhiều lời tâng bốc họ, là cái ý 
này, bạn đừng cho đó là thật, nếu bạn phê bình thật, sắc mặt họ sẽ 
lập tức xị xuống. Cho nên chúng ta phải quan sát, khi người ta nói: 
“Mời pháp sư chỉ giáo”, xem thử họ là thật tâm hay là lời khách 
sáo. Người ta nói lời khách sáo, bạn nghĩ đó là lời thật, bạn vừa phê 
bình thì liền tạo thành oan gia đối đầu. Chúng tôi từ trong kinh 
nghiệm đã học được rất nhiều. 

Phật dạy Bồ-tát sáu ba-la-mật, trong đó nhẫn nhục là quan 
trọng, nhẫn nhục chính là phải có tâm nhẫn nại. Việc tốt cũng 
không phải dễ thành tựu,  làm gì có được phước báo lớn như 
vậy?  Chúng ta thường nghe cổ đức nói là “việc tốt lắm giày 
vò”, giày vò là chướng ngại; khi bạn muốn làm một việc tốt  thì 
chướng ngại trùng trùng. Bạn phải dùng trí tuệ để ứng phó 
những chướng ngại này, con đường này đi không thông, vẫn còn 
con đường kia; con đường kia không thông vẫn còn con đường 
nọ,  luôn sẽ có con đường đi được thông, không thể nói không 
có đường để đi. Chướng ngại là điều nhất định không thể tránh 
khỏi,  phải biết đi đường vòng,  phải biết chờ đợi thời tiết nhân 
duyên, ở ngay trong chướng ngại mà học tập thành tựu hậu đắc 



92 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

trí của chính mình. Sau đó ở trong tất cả cảnh giới, thuận cảnh, 
nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, chúng ta mới có năng lực ứng 
biến khéo léo; nhà Phật thường nói “phương tiện khéo léo”, chúng 
ta bèn có năng lực này. 

Bởi vậy, thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, duyên 
này là hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh nhân sự tốt, hoàn cảnh nhân 
sự xấu, đối với chúng ta đều là nơi chốn học tập, chỉ cần bạn chịu 
dụng tâm học tập thì chắc chắn sẽ khai trí tuệ. Người thiện là thiện 
tri thức của ta, người ác cũng là thiện tri thức của ta, sau đó bạn 
mới có thể lĩnh hội được, mới có thể hiểu rõ chư Phật Bồ-tát vĩnh 
viễn sống trong thế giới cảm ơn. Không chỉ tất cả con người đều 
là thầy, mà tất cả vạn vật cũng là thầy. Thế gian này, hiện nay chúng 
ta gọi là động vật, thực vật, khoáng vật, hiện tượng tự nhiên, từng 
li từng tí đều đang khai phát trí tuệ bát-nhã của chúng ta. Chỉ cần 
chính mình xả bỏ tham sân si mạn, xả bỏ tự tư tự lợi, xả bỏ thành 
kiến, khiêm tốn học tập thì thành tựu vô thượng Bồ-đề không cần 
phải ba đại a-tăng-kỳ kiếp.  Trong kinh Phật nói tu hành chứng 
quả phải cần thời gian dài như vậy, gian nan như vậy, nguyên nhân 
là gì? Chúng sanh không khéo học, không biết học, cho nên mới 
cần thời gian dài như vậy. Nếu như biết học thì không cần thời 
gian dài đến như vậy. 

Biết học, phương tiện trước tiên cũng chính là điều kiện thứ 
nhất, là phải hiếu học, thích học, chịu học. Sau đó từ nơi thầy, từ 
nơi thiện tri thức, bạn sẽ có được rất nhiều giáo huấn quý báu, bạn 
sẽ biết học, như vậy mới có thể thành tựu. Cho nên lớp bồi dưỡng 



93Pháp sư Tịnh Không

của chúng ta, khóa này có nhiều đồng tu như vậy cùng nhau học 
tập, đây là nhân duyên hiếm có, chân thật là trong kệ khai kinh 
nói “trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu”. Chúng ta nhất định trân 
quý nhân duyên này, toàn lực dụng công, cố gắng học tập, thời 
gian ngắn sẽ thành tựu thù thắng không gì bằng. Thời gian học 
tập lần này là sáu tháng, sáu tháng không dài, cơ duyên đích thực 
là rất khó được, rất hiếm có, hy vọng các đồng tu chân thật hiếu 
học, nhất định phải nắm lấy cơ hội. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã 
hết, chúng ta giảng đến đây.

Tập 59 (số 19-014-0059)

 Chư vị đồng học, chào mọi người! Gần đây, tôi cho khắc vài 
con dấu nhỏ, con dấu nhỏ này chỉ có một chữ, là chữ “thông”, tặng 
cho không ít đồng tham đạo hữu. Chúng tôi nghĩ từ cá nhân cho 
đến đại vũ trụ,  trong đây sở dĩ sanh ra chướng ngại đều là do 
không thông, thông thì có thể giải quyết vấn đề. Từ nơi cá nhân 
mà nói, thân thể của chúng ta khỏe mạnh, vì sao thân thể không 
khỏe mạnh? Chính là vì khí huyết của chúng ta không thông, cho 
nên chúng ta mới bị bệnh. Chúng ta xem phương pháp trị bệnh 
của Trung Quốc thời xưa là dùng châm cứu, dùng xoa bóp, loại 
phương pháp này vào thời xưa rất phổ biến, không cần phải uống 
thuốc.  Thầy thuốc cao minh,  biết được chỗ nào của bạn bị tắc 
nghẽn,  chỉ cần trừ được tắc nghẽn này,  khiến máu huyết lưu 
thông  thì bạn sẽ hồi phục khỏe mạnh.  Uống thuốc  chỉ là biện 
pháp bất đắc dĩ. 



94 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Thực tế chúng ta xem thấy trong kinh Phật, đó xác thực là 
phương pháp cao minh nhất, trong kinh Phật nói đến “niệm chú”, 
vừa niệm chú thì khỏi bệnh. Chúng ta nhìn thấy thì cảm giác 
việc này rất thần kỳ,  thần kỳ đến bất ngờ, kỳ thật phương pháp 
này rất là khoa học, đó là dùng sự chấn động của âm thanh để đả 
thông những bộ phận bị tắc nghẽn của bạn. Thế nên trong kinh 
Phật có rất nhiều chú ngữ dùng để trị bệnh, hiện nay chúng ta 
niệm không linh. Vì sao không linh?  Vì âm niệm không chính 
xác. Cho nên việc này nhất định phải được truyền,  phải được 
khẩu truyền, âm không chính xác thì không đạt được, không có 
hiệu quả. Còn có mức độ lớn nhỏ của âm lượng, nếu làm được 
chuẩn xác  thì nó sẽ chấn động bộ phận nào đó trong nội tạng 
thân thể của bạn. Phương pháp này của Phật còn cao minh hơn so 
với châm cứu của Trung Quốc, châm cứu còn phải dùng kim, còn 
phải dùng tay để xoa bóp, phương pháp của Phật không cần đến. 
Dùng âm thanh để chấn động, phương pháp này rất cao minh. 
Rất đáng tiếc là văn tự của chú ngữ được ghi chép vẫn còn ở trong 
Đại tạng kinh, nhưng không có người biết đọc, bị thất truyền rồi. 
Thế nhưng nó nói với chúng ta một chân lý, chân lý này chính là 
phải “quán thông” mới được. 

Chướng ngại giữa người với người cũng là do ít qua lại với 
nhau, ít giao lưu với nhau, thế nên sanh ra hiểu lầm. Do hiểu lầm 
mà khởi lên xung đột, như vậy mới tạo thành bất hòa, tạo thành đối 
địch, diễn biến trở thành cạnh tranh, đấu tranh. Truy cứu nguyên 
nhân ban đầu là do không thông. Cho nên người với người phải 



95Pháp sư Tịnh Không

câu thông, phải giao lưu qua lại mật thiết với nhau. Vì sao bạn bè 
tốt cả đời chơi với nhau tốt như vậy? Vì thường xuyên qua lại, khi 
có thời gian thì thăm hỏi lẫn nhau, trò chuyện với nhau, chuyện gì 
cũng có thể nói thì thông suốt, thì trở thành bạn tốt. Oan gia đối 
đầu vì sao oan kết càng kết càng sâu? Không qua lại, không qua 
lại thì dò xét lẫn nhau, càng dò xét thì càng sai. Việc này cho thấy 
người với người phải câu thông, giữa gia đình với gia đình phải 
câu thông. Hiện nay điều này bị thiếu rồi, giữa người với người 
có sự ngăn cách, giữa nhà với nhà, ở đây chúng ta làm hàng xóm 
nhưng không hề qua lại với nhau, vậy thì sao được? 

Trong xã hội cũ của Trung Quốc,  hàng xóm đích thực 
làm được quan tâm lẫn nhau,  ngày vui ngày tết thường qua lại 
nhau. Hôm nay người lớn tuổi trong nhà họ mừng sinh nhật, trẻ 
nhỏ mừng sinh nhật, đều mời hàng xóm tụ họp lại cùng nhau vui 
mừng. Ngày trước ở nông thôn, trong một thôn trang mọi người 
thường hay tụ họp, đại khái một tuần thì sẽ có một hai lần, cho 
nên một thôn trang trở nên như một đại gia đình, đôi bên quan 
tâm lẫn nhau. Trẻ nhỏ có làm việc gì sai, gia đình hàng xóm nào 
nhìn thấy thì đều sẽ đến nhắc nhở, xem như con cháu của chính 
mình mà dạy bảo. Bất kỳ người già của nhà nào, khi chúng ta đi 
trên đường gặp được, đều sẽ giúp đỡ họ, đều sẽ dìu đỡ họ, tình 
người nồng hậu. Hiện tại không nhìn thấy điều này nữa, hiện nay 
ở đô thị đều ở nhà chung cư, nhà bên cạnh ở mấy mươi năm cũng 
không biết người đó họ gì,  chưa từng chào hỏi lẫn nhau.  Tình 
người hiện nay nhạt nhẽo biết bao! 



96 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Cho nên để giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21, người 
ta nói chỉ có học thuyết của nhà Nho Trung Quốc cùng Phật 
pháp Đại thừa. Trong đây có một phương thức rất quan trọng, đó 
chính là thông, nhà Nho nói thông, Phật cũng nói thông. Giữa 
chủng tộc với chủng tộc phải câu thông. Hiện tại do giao thông 
thuận tiện, tin tức phát triển, chúng ta đối với bạn bè ở phương 
xa phải biết vận dụng phương tiện khoa học kỹ thuật cao để câu 
thông.  Chúng tôi sáng sớm mỗi ngày tụ họp nửa giờ đồng hồ 
cùng mọi người câu thông trên đường truyền.  Giữa các chủng 
tộc phải câu thông, giữa các tôn giáo càng phải câu thông. Giữa 
quốc gia và quốc gia, hy vọng mỗi một người chúng ta khởi tâm 
động niệm đều nghĩ đến sự an toàn của cả thế giới. Cổ đức Trung 
Quốc chúng ta đã nói: “Thiên hạ hưng hay vong, thất phu có 
trách nhiệm.” Khi đó là chỉ cho một quốc gia, ngày nay chúng ta 
phải đem tâm lượng,  tầm nhìn mở rộng, sự hưng suy của quốc 
gia, sự an nguy của thế giới, mỗi một người chúng ta đều có trách 
nhiệm. Quốc gia vì sao mà suy? Thế giới vì sao không an toàn? Do 
vì không thông. Quốc gia muốn hưng vượng, thế giới muốn an 
định hòa bình, then chốt chính ngay một chữ “thông”. Đây là mức 
độ thấp nhất, chúng ta cần phải có tâm lượng này, phải có nhận 
biết này, hết lòng nỗ lực đi làm công tác câu thông. 

Trong cuộc sống thường ngày,  hiện tại chúng ta cùng với 
các dân tộc khác nhau,  người của các quốc gia khác nhau,  cơ 
hội tiếp xúc rất nhiều.  Khi tiếp xúc, phải biết thỉnh giáo người 
khác, hỏi một chút về lịch sử văn hoá của đất nước họ, hỏi về tập 



97Pháp sư Tịnh Không

quán đời sống của họ để tăng thêm tri thức cho chúng ta, đây là 
học vấn.  Thánh nhân xưa nay trong ngoài nước,  họ sở dĩ được 
gọi là thánh nhân, bởi vì họ thích hỏi; sau khi hỏi rồi thì họ cũng 
đem lịch sử văn vật, phong tục tập quán của quốc gia mình giới 
thiệu cho đối phương để đôi bên hiểu nhau. Qua lại như vậy mới 
chân thật có ý nghĩa, có giá trị, ngay trong lời nói không có lời 
thừa,  đôi bên song phương đều tăng trưởng học vấn, thêm lớn 
đức hạnh.  Thế Tôn ở trong kinh điển vô số lần dạy bảo chúng 
ta: “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói.” “Vì người diễn nói” chính là 
làm thầy, làm mô phạm, “học vi nhân sư, hành vi thế phạm”. Diễn 
là biểu diễn, chúng ta phải làm ra tấm gương tốt cho người khác 
xem, người ta thấy rồi mới sanh khởi lòng tin. 

Cho nên trong tất cả kinh luận, Phật đều nói đến y chánh 
trang nghiêm, hai chữ “trang nghiêm” này  chúng ta có hay 
không? Nếu như không có thì làm sao có thể làm ra tấm gương tốt 
cho người khác xem? Hai chữ “trang nghiêm” này, dùng lời hiện 
nay mà nói là “chân thiện mỹ tuệ”. Chúng ta có hay không? Chân 
thiện mỹ tuệ biểu hiện ở dung mạo, thể chất, âm thanh của chúng 
ta. Vậy chúng ta nghĩ thử xem, sự biểu hiện của chúng ta trong cuộc 
sống thường ngày là gì? Chính mình không thể nhìn thấy chính 
mình,  vì vậy mỗi ngày hãy soi gương.  Soi gương là tu học, đây 
là một phương thức rất tốt, nhất là dùng tấm gương lớn, thường 
xuyên quán chiếu, xem nhất cử nhất động của chính mình, xem 
dung nhan, thái độ của chính mình, dùng phương pháp này để 
tu sửa lỗi lầm của chính mình. Cầu người khác dạy bạn thì khó, 



98 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

ai cũng không dám đắc tội với bạn, ai cũng đều muốn làm người 
tốt,  hà tất phải làm oan gia đối đầu với người khác?  Không có 
người dạy chúng ta. Nhất là ở xã hội ngày nay, người ta ở bên cạnh 
cười giễu bạn, ở sau lưng thì bình luận phải quấy. Người có thể 
nói lỗi lầm của chúng ta, chân thật quan tâm, chân thật thương 
yêu, hiện tại không tìm ra. Lúc trước còn có cha mẹ, còn có thầy 
cô, hiện tại cha mẹ cũng không dám nói, thầy cô càng không dám 
nói.  Chúng ta nhất định phải hiểu rõ  tình hình xã hội hiện tại, 
làm thế nào tu dưỡng phẩm đức của chính mình, tăng trưởng học 
nghiệp của chính mình. Bạn không nương vào chính mình thì 
nương vào ai? 

Hiện tại văn minh vật chất phát triển, chúng ta mua một tấm 
gương lớn,  mua để làm gì?  Để soi chính mình,  không phải soi 
người khác. Người biết tu hành, nhìn thấy người khác thì có thể 
hồi quang phản chiếu, xét lại chính mình, đây là việc tốt, đây là 
chính xác. Người khác có hạnh thiện, ta lập tức liền nghĩ ta có hay 
không; người khác làm ác, ta nghĩ xem ta có từng làm hay không. 
Cho nên tất cả người, việc và vật trong xã hội đều là một tấm gương 
lớn, người biết dùng thì sẽ thành tựu học vấn đức hạnh của chính 
mình, then chốt chính là biết hay không biết dùng. Giữa người với 
người thì ấn tượng đầu tiên chính là khi gặp mặt nhau, dung mạo 
của bạn, thân thể của bạn. Nếu người học Phật chúng ta thân thể 
không khỏe mạnh thì không thể dạy xã hội đại chúng sanh khởi 
lòng tin đối với Phật pháp. Vừa nhìn thấy bạn học Phật mà bạn 
không khỏe mạnh, họ bèn nghĩ: “Không thể học Phật, học Phật 



99Pháp sư Tịnh Không

thì thành ra như vậy đó!” Đây là tội nghiệp của chúng ta, chúng ta 
đã phá hoại hình tượng của Phật. Y báo, chánh báo của Phật pháp 
đều trang nghiêm,  chúng ta học Phật thì chính là đại diện của 
Phật, một hình tượng của Phật, chúng ta phá hoại hình tượng của 
Phật, làm hoen ố hình tượng của Phật, chúng ta đã tạo vô lượng 
vô biên tội nghiệp mà chính mình vẫn không hay biết, việc này 
rất đáng sợ. Cho nên, trong kinh luận Phật nói rất nhiều lần về 
việc điều thân, điều tâm, nhất là trong giới kinh. Trong kinh luận 
phần nhiều là dạy chúng ta điều tâm, trong giới luật phần nhiều là 
dạy chúng ta điều thân, thân tâm khang kiện, viễn ly bệnh khổ thì 
xã hội đại chúng mới cần đến, mới hoan hỷ. Cho nên, Phật pháp 
không xa rời hiện thực, chúng ta phải có dung nhan tốt đẹp để 
tiếp đãi đại chúng, phải có tâm thái khỏe mạnh hiển bày ra cho 
người khác thấy, đây chính là tiếp dẫn quảng đại chúng sanh. 

Chúng tôi  đã nói rất nhiều năm rồi,  Phật giáo là nền giáo 
dục chí thiện viên mãn của Phật-đà, Phật giáo không phải là tôn 
giáo, cho nên bất luận chủng tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau đều 
phải nên học Phật. Vì sao vậy? Phật pháp là trí tuệ cứu cánh viên 
mãn. Tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới đều cần đến 
trí tuệ, cần đến trí tuệ chân thật, cần đến trí tuệ viên mãn thì mới 
có thể có đời sống hạnh phúc mỹ mãn. Chúng sanh sống ở thế 
gian,  sống khổ sở như vậy, vì sao sống khổ sở đến như vậy? Vì 
không có trí tuệ, sống trong phiền não, lo buồn, gian nan, đây là 
điều rất bất hạnh. Phật pháp muốn độ chúng sanh, độ nghĩa là 
giúp đỡ, hiệp trợ, giúp đỡ chúng sanh, hiệp trợ chúng sanh lìa khổ 



100 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

được vui, đây không phải là một khẩu hiệu rỗng không, mà là mục 
tiêu chân thật. Làm thế nào có thể thực hiện mục tiêu này? Phải 
có giáo học trí tuệ chân thật. 

Thân thể khỏe mạnh, quý vị nhất định phải biết,  phàm là 
ham muốn an lạc thì khó cầu được thân thể khỏe mạnh. Cho nên 
chúng tôi thường nghĩ, Thế Tôn vì sao dùng bánh xe để làm biểu 
pháp, làm thành biểu tượng để dạy học? Tâm của bánh xe là thanh 
tịnh. Bánh xe là hình tròn, hiện nay mọi người đều từng học hình 
học, hình tròn có tâm hay không?  Có.  Tâm ở chỗ nào?  Không 
có hình tướng. Cho nên tâm phải rỗng, rỗng thì linh, trong tâm 
không được có thứ gì; thân thì phải động, phải biết vận động. Đạo 
lý để thân thể khỏe mạnh của thế gian là vận động đa dạng; Phật 
dạy chúng ta, để đồng thời tu học cả thân lẫn tâm thì dùng lạy 
Phật, dùng lễ lạy. Mỗi ngày chúng ta có thể lạy Phật 300 lạy, 300 
lạy là ít nhất. Chúng tôi biết có rất nhiều người một ngày lạy 3.000 
lạy, họ lạy Phật có thể khai ngộ. 

Trong “Ảnh Trần Hồi Ức Lục”, các vị xem thấy có vị pháp sư 
phơi nến, ngài chính là nhờ lạy Phật mà khai ngộ. Ngài không biết 
chữ, không có đọc sách, nhưng sau này có thể làm thơ, có thể làm 
kệ, có thể giảng kinh thuyết pháp, ngài ở chùa A-dục Vương lạy 
Phật ba năm thì khai ngộ. Tâm thành nên được thông. Chúng ta 
không thể khai ngộ là do không thông, ngài dùng phương pháp 
lạy Phật nên đả thông được rồi. Người trung niên trở lên mỗi ngày 
chí ít phải lạy 300 lạy,  lạy đến trên thân toát mồ hôi. Năm xưa, 
tôi cùng pháp sư Sám Vân ở chòi tranh tại Phố Lý, mỗi ngày tôi 



101Pháp sư Tịnh Không

lạy 800 lạy, mỗi ngày ít nhất phải thay áo lót hai lần, trên người 
cả thân đều là mồ hôi, điều này có sự giúp đỡ, lợi ích đối với sức 
khỏe thân thể. Tôi ở trên núi với ngài nửa năm, đã lạy mấy trăm 
ngàn lạy. Mấy năm trước ở Los Angeles, tôi gặp được một vị cư sĩ 
tại gia đã ngoài 60 tuổi, sức khỏe không tốt, tôi khuyên ông lạy 
Phật, vì ông đã hơn 60 tuổi nên một ngày ông nên lạy 100 lạy, sáng 
sớm lạy 50 lạy, buổi tối lạy 50 lạy, không nên gián đoạn. Ông lạy 
được một năm thì sức khỏe liền tốt, vốn dĩ các khớp xương trên 
thân thể đều cứng đờ, vậy mà ông có thể ngồi xếp bằng, thế mới 
biết được phương pháp này tốt. Trong phương pháp này có vận 
động, tăng cường sức khỏe, có tu định, tu tuệ. Người lạy Phật, tâm 
là thanh tịnh, thân là hoạt động, giống như hình dáng của bánh 
xe vậy, vòng tròn bên ngoài đang động, nhưng tâm bánh xe không 
động, cho nên lạy Phật tốt hơn các loại vận động khác. Các thứ 
vận động khác là tâm của bạn cũng đang động, loại vận động lạy 
Phật này thì tâm không động, đích thực là định tuệ cùng học. 

Chúng ta đừng sợ đổ mồ hôi, đổ mồ hôi là tốt, những độc 
tố, các thứ dơ bẩn ở bên trong chúng ta được bài trừ, sau khi bài 
trừ rồi  thì bạn sẽ không bị bệnh.  Có rất nhiều thứ bệnh là do 
độc tố trong cơ thể không được bài trừ ra, đặc biệt là bệnh viêm 
khớp,  bệnh phong thấp,  nguyên nhân là gì?  Là hội chứng tăng 
urê máu, urê trong máu không thể bài tiết ra, tụ lại ở trong khớp 
mà gây viêm. Phàm bị loại bệnh này hầu như đều không đổ mồ 
hôi, rất ít đổ mồ hôi. Nhất là chúng ta ở phòng máy điều hòa, nếu 
ở lâu  thì người sẽ ốm yếu.  Cho nên, chúng ta phải biết nguồn 



102 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

gốc của bệnh, phải làm thế nào để loại trừ nó. Đừng sợ đổ mồ 
hôi, mỗi ngày thêm mấy lần giặt quần áo cũng không hề gì. Thân 
tâm khỏe mạnh thì chúng ta có hình tượng khỏe đẹp để xã hội đại 
chúng nhìn thấy, tiếp dẫn xã hội đại chúng, đừng để bỏ lỡ cơ hội 
học Phật, như vậy thì tốt. Tốt rồi, hôm nay chúng ta giảng đến đây.

Tập 60 (số 19-014-0060)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời xem kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, bắt đầu xem từ hàng thứ hai: “Hai, tài 
vật tự tại, tất cả oán tặc không thể cướp đoạt.” Đây là loại tự tại thứ 
hai do lìa tham dục mà đạt được. Giàu có, thông minh trí tuệ, khỏe 
mạnh sống lâu  là những thứ mà tất cả chúng sanh đều mong 
cầu. Chúng ta tỉ mỉ quán sát chúng sanh sáu cõi, họ sống ở thế gian 
này, có thể nói điều mà họ cả đời truy cầu không ngoài ba sự việc 
này. Ba sự việc này có thể cầu được hay không? Nếu như nói chúng 
ta truy cầu mà có thể cầu được, thì nói thật ra chúng ta có thể toàn 
tâm toàn lực dốc sức mà truy cầu; nếu không cầu được, vậy thì việc 
truy cầu của chúng ta sai rồi. Cũng có một số ít người thế gian biết 
được việc này là sai, tuy biết là sai nhưng vẫn truy cầu, mong rằng 
biết đâu may mắn có thể có được. Phật nói với chúng ta, thế gian 
chưa từng có việc gì do may mắn mà có được. Phật nói cho chúng 
ta biết, ba việc này là quả báo, quả thì ắt có nhân. 

Tối hôm qua, các đồng học nghe Thiên Chúa giáo giảng đạo 
cho chúng ta, cũng có đồng học nêu ra câu hỏi, đưa ra vấn đề về 



103Pháp sư Tịnh Không

nhân quả. Trong giáo nghĩa của họ không nói nhân quả, họ nói 
thế nào? Tất cả đều là thần ban cho. Hay nói cách khác, thần ưa 
thích bạn nên ban cho bạn nhiều hơn một chút; thần không ưa 
thích bạn thì ban cho bạn ít đi một chút. Vì vậy có rất nhiều người 
kính yêu thần  vì ngài ban cho họ nhiều;  có một số người giận 
thần vì ngài ban cho họ quá ít. Việc này không thể giải quyết được 
vấn đề. Chân thật giải quyết được vấn đề, chúng ta hãy tỉ mỉ mà 
tư duy, vẫn là trong Phật pháp nói được hay. Phật pháp nói đây là 
quả báo, quả ắt có nhân, nếu bạn không tu nhân thì làm gì có quả 
báo? Phật nói với chúng ta, nhân là bố thí; bố thí tài thì được giàu 
có, bố thí pháp thì được thông minh trí tuệ, bố thí vô úy thì được 
khỏe mạnh sống lâu. 

Nếu không lìa khỏi tham dục thì dù bạn tu nhân chứng quả 
vẫn không được tự tại. Chúng ta tỉ mỉ mà quan sát xã hội này, trong 
xã hội đích thực có người phát tài lớn, có tiền của bạc tỷ, thế gian 
này rất nhiều người tích lũy tài vật đến vài tỉ đô-la Mỹ, họ có được 
tự tại hay không? Họ không tự tại. Vì sao không tự tại? Cũng đều 
có nguyên nhân,  họ không hề lìa khỏi tham dục,  nên họ giàu 
có nhưng không tự tại. Thường có người chú ý đến tiền của của 
họ,  muốn chiếm lấy của họ,  muốn lấy bớt của họ.  Sự việc như 
thế này rất nhiều, thậm chí như đạo tràng này của chúng ta, việc 
này chúng ta tuyệt không che giấu, không cần phải kiêng kỵ. Rất 
nhiều đạo tràng xây dựng rất lớn, tài lực rất hùng hậu, người tại 
gia, xuất gia đều đã đổi tâm, quên sạch hết đạo nghiệp, trong mắt 
chỉ có danh lợi, tranh danh đoạt lợi, không những không lìa tham 



104 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

dục, mà tham dục ngày càng thêm lớn. Tham dục tăng trưởng thì 
Phật nói với chúng ta rằng quả báo là ở đường ngạ quỷ. 

Ba loại ác nghiệp tham sân si chiêu cảm cõi ngạ quỷ, địa ngục, 
súc sanh; tâm tham là ngạ quỷ, sân giận là địa ngục, ngu si là súc 
sanh. Nếu đều tạo hết cả ba tội nghiệp thì quả báo này thật đáng 
sợ, đây là quả báo tương lai. Còn quả báo hiện tiền thì sao? Hiện 
tiền không tự tại, oan gia trái chủ của bạn, các đạo tặc đều xem 
bạn là mục tiêu, đều xem bạn thành con mồi, việc này rõ ràng là 
không tự tại. Ra khỏi cửa đều phải nhờ rất nhiều vệ sĩ, rõ ràng là 
không tự tại rồi, nếu như tự tại thì đâu cần vệ sĩ? Có nhiều vệ sĩ 
như vậy, chứng tỏ họ không tự tại, mỗi giờ mỗi phút đều đề phòng 
người khác muốn tổn hại họ.  Tổn hại bên ngoài còn dễ phòng 
bị, tổn hại bên trong mới khó. Nếu oan gia trái chủ đầu thai vào 
trong nhà bạn,  làm con cái của bạn,  hoặc làm con cháu thế hệ 
sau của bạn, việc này trong Phật pháp gọi là “phá gia chi tử”, vậy 
không thể đề phòng. Hiện tại bạn tiền của đầy đủ, vẫn chưa tiêu 
tan, đó là nhân duyên phước đức của bạn, thông thường người thế 
gian chúng ta gọi là hiện tại bạn đang may mắn, lúc bạn đang hưng 
vượng thì những oan gia trái chủ này ở bên cạnh bạn không dám 
động đến. Thế nhưng vận mệnh rồi cũng sẽ suy, không thể nào 
giữ được hưng vượng mãi mãi, đến lúc suy thì thế nào? 

Đừng nói là người thế gian, ngay cả Thích-ca Mâu-ni Phật 
cũng không ngoại lệ. Thích-ca Mâu-ni Phật cũng có oan gia trái 
chủ, oan gia số một là ma vương Ba-tuần. Khi Phật pháp ở vào giai 
đoạn hưng thịnh nhất thì ma vương Ba-tuần đến hộ pháp, là hộ 



105Pháp sư Tịnh Không

pháp của Thích-ca Mâu-ni Phật, ông ta chờ cơ hội. Ba-tuần từng 
nói với Thế Tôn, ông ta luôn nghĩ cách để hủy diệt Phật pháp. Phật 
nói với ông: “Tất cả pháp mà Phật nói ra là pháp thuần chánh, là 
từ trong tự tánh lưu xuất ra, bất kỳ sức mạnh nào cũng không thể 
phá hoại Phật pháp.” Ba-tuần bèn nói: “Tôi đợi đến thời kỳ mạt 
pháp của Thế Tôn”, thời kỳ chánh pháp thì ông ta không thể phá 
hoại, thời tượng pháp ông cũng không thể phá hoại, đợi đến thời 
kỳ mạt pháp, ông ta nói: “Tôi sẽ cho ma con, ma cháu của tôi, để 
con cháu của tôi  thảy đều xuất gia, khoác lên ca-sa, hiện tướng 
tỳ-kheo để phá hoại Phật pháp.” Thích-ca Mâu-ni Phật nghe rồi 
không nói câu nào, bèn rơi lệ. Trong kinh điển ghi chép: “Ví như 
trùng sư tử lại ăn thịt sư tử.” 

Phật pháp là như vậy, thế pháp cũng là như vậy. Làm thế nào 
có thể bảo toàn? Đời đời kiếp kiếp tích lũy công đức thì mới có 
thể bảo toàn; thời đại nào bỏ đi đức hạnh, đi con đường tranh lợi, 
phóng túng dục vọng thì thời đại đó hủy diệt. Trong Phật pháp 
không có tranh chấp, lìa tham dục thì làm gì có tranh chấp? Trong 
thế xuất thế gian, con người tranh điều gì?  Tranh danh,  tranh 
lợi. Nếu như thảy đều xả bỏ hết toàn bộ danh lợi, “với người không 
tranh, với đời không cầu”, vậy mới có thể bảo toàn. Cho nên Thế 
Tôn năm xưa ở đời, thực tế mà nói đã làm ra cho chúng ta một 
tấm gương viên mãn. Hễ bạn có thì có người tranh, bạn không có 
thì không có người tranh. Thế Tôn năm xưa ở đời, tất cả đệ tử của 
ngài, đến sau khi Thế Tôn viên tịch cũng không có người tranh. Vì 
sao vậy? Thế Tôn không có tài sản. Tinh xá, vườn cây, giảng đường 



106 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nơi ngài cư trú lúc còn tại thế đều có chủ, đều là cư sĩ tại gia, quốc 
vương, đại thần cung cấp, quyền tài sản thuộc về họ. Phật là mượn 
ở, không phải tiếp nhận thứ họ tặng cho, không phải. Ngài tiếp 
nhận các cư sĩ cúng dường, sự cúng dường này là tạm thời, không 
phải cúng dường quyền tài sản. 

Cho nên tôi thường nói,  khi Phật ở đời, ngài có quyền sử 
dụng, họ cúng dường quyền sử dụng, ngài không có quyền sở hữu 
tài sản. Vì vậy, sau khi Phật diệt độ, tài sản này đều trả lại cho thí 
chủ, mọi người có cái gì để tranh đâu? Không có tranh. Hiện tại vì 
sao lại có tranh chấp? Hiện nay trong tự viện có quyền tài sản, vậy 
thì hỏng rồi. Khi Phật giáo vừa truyền đến Trung Quốc, đạo tràng 
là do quốc gia xây dựng, người xuất gia cũng không có quyền sở 
hữu, có quyền sử dụng nhưng không có quyền sở hữu, cũng giống 
như tất cả cơ cấu của chính phủ vậy. Thế Tôn để lại tấm gương 
cho chúng ta,  chúng ta phải ghi nhớ trong lòng,  chúng ta phải 
thể hội đạo lý trong đây. Cả đời Thế Tôn ngài thị hiện là ba y một 
bát, ăn một bữa giữa ngày, nghỉ một đêm dưới cây, ngài được đại 
tự tại, ngài đạt được sự cứu cánh viên mãn. Toàn tâm toàn lực tận 
nghĩa vụ giáo dục, giúp đỡ người phá mê khai ngộ, giúp đỡ người 
lìa khổ được vui. Ngài được người thế gian tôn kính, đây chính là 
thành tựu của ngài, đây chính là quả báo thù thắng không gì sánh 
bằng của ngài, ngài không có oán địch. 

Cho dù chúng ta thấy có ma vương Ba-tuần, thấy có Đề-bà-
đạt-đa, thấy có lục quần tỳ-kheo, nhưng trong kinh Phật nói với 
chúng ta, những người tạo ác này, người phản đối Thích-ca Mâu-ni 



107Pháp sư Tịnh Không

Phật, người phá hoại Phật pháp đều là đại quyền thị hiện, chẳng 
phải là thật.  Trong kinh Đề-bà-đạt-đa, Thích-ca Mâu-ni Phật 
nói Đề-bà-đạt-đa đọa địa ngục, nhưng sự hưởng thụ trong địa ngục 
còn vui hơn thiên cung. Ông đang diễn kịch, đang biểu diễn cho 
chúng ta xem, nói với phàm phu chúng ta rằng nếu nghiệp chướng 
chưa tiêu hết  thì sẽ luôn có nghịch duyên. Phật thị hiện nghịch 
duyên này  nhằm dạy bảo chúng ta làm thế nào ở trong nghịch 
cảnh, ác duyên, trong những hoàn cảnh này thành tựu đạo nghiệp 
của chính mình. Ngài làm cho chúng ta xem, nếu nói ra thì chúng 
ta không dễ thể hội, nhưng nếu tận mắt chúng ta xem thấy thì mới 
thật sự học được từ trong đó. Ngài biểu diễn cho chúng ta xem, vì 
vậy từ trong đây chúng ta sinh khởi sự cảm ngộ sâu xa. 

Ngày nay, nếu chúng ta gặp phải oan gia đối đầu đến hủy 
báng chúng ta, đến sỉ nhục chúng ta, hãm hại chúng ta, thì chúng 
ta phải nghĩ họ là đại quyền thị hiện, họ là Phật Bồ-tát tái lai, xem 
thử chúng ta có trí tuệ hay không, xem coi chúng ta có thể nhẫn 
chịu hay không,  họ đến để khảo chúng ta.  Ý niệm vừa chuyển 
đổi, chúng ta bèn khởi tâm cung kính đối với oan gia đối đầu, sẽ 
không khởi niệm ác.  Hễ vừa khởi lên một niệm ác  thì oan oan 
tương báo không hồi kết thúc, vậy thì phiền phức rồi. Nếu chúng 
ta khởi lên tâm cung kính, khởi lên tâm cảm ơn, cho dù thật sự là 
oan gia đối đầu, thì đến đây là trả xong món nợ, trả hết rồi, lần sau 
gặp lại là thiện tri thức, là bạn tốt. Cổ đức dạy chúng ta: “Oan gia 
nên giải, không nên kết”, làm thế nào biến tất cả oán tặc trở thành 
bạn tốt? Vậy thì bạn phải chân thật biết học Phật, bạn chân thật 



108 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

biết dụng công thì công phu của bạn sẽ đắc lực. 
Oán tặc, họ cũng là chúng sanh,  “chúng sanh vô biên thệ 

nguyện độ”,  chúng ta phải độ họ,  chúng ta không được loại bỏ 
họ, vì họ mê sâu hơn chúng ta nên họ mới tạo ra đủ mọi ác nghiệp. 
Ta phải làm thế nào để giúp đỡ họ phá mê khai ngộ, chuyển ác 
thành thiện. Chúng ta làm thầy và bạn của nhau, thành tựu cho 
nhau. Họ tạo tác một số ác nghiệp, chúng ta nhìn thấy thì lập tức 
quay đầu xét lại chính mình, nghĩ xem chính mình có ý niệm ác 
này hay không? Có hành vi ác hay không? Nếu như có thì phải 
nhanh chóng sửa lỗi làm mới. Họ là thầy của chúng ta, nếu họ 
không thị hiện như vậy thì bản thân chúng ta luôn luôn có lỗi lầm 
mà chính mình không nhìn thấy, không thể phát hiện. Họ là tấm 
gương soi của chúng ta, thiện hạnh của họ, ta phải noi theo, phải 
học tập, phải tán thán; ác hạnh của họ, ta phải kiểm xem ta có hay 
không. Vì vậy, thuận cảnh, nghịch cảnh, người thiện, người ác đều 
là đạo tràng tu học của Bồ-tát, đều là thiện tri thức để thành tựu 
thiện nghiệp của mình. 

Phần trước của kinh này,  Phật dạy chúng ta thường niệm 
thiện pháp là tâm thiện; tư duy thiện pháp là tư tưởng thiện; quán 
sát thiện pháp là hành vi thiện; chẳng để mảy may bất thiện xen 
tạp, đó chính là đạt đến chí thiện,  thiện của chúng ta mới được 
viên mãn. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là nơi mà những người 
thượng thiện hội tụ, thế nào gọi là thượng thiện? Thượng thiện là 
chí thiện, chúng ta học từ đâu? Từ thuận cảnh, nghịch cảnh, người 
thiện, người ác,  từ những phương diện này mà học tập thành 



109Pháp sư Tịnh Không

tựu. Cho nên thuận cảnh, nghịch cảnh đều là cảnh giới tốt, người 
thiện, người ác đều là thiện tri thức thật sự của chúng ta, đều là thầy 
tốt của chúng ta, thành tựu sự chí thiện của chính mình. Nếu đối 
với người thiện bèn khởi lên tham ái, đối với người ác khởi lên sân 
giận thì bạn không khéo học, không biết học rồi. Người không biết 
học thì trong cuộc sống thường ngày, trong tâm thường sanh phiền 
não. Ưa thích là phiền não, chán ghét, sân giận là phiền não, bạn 
mỗi ngày sống trong phiền não. Người biết học Phật, người hiểu 
ra  thì thường sanh trí tuệ giống như Lục tổ Huệ Năng.  Trong 
thuận cảnh không có tham dục,  mà sanh trí tuệ;  trong nghịch 
cảnh không có sân giận, mà sanh trí tuệ. Đối với người thiện người 
ác, thảy đều sanh trí tuệ, đây mới là đệ tử Phật. Nếu như chúng 
ta ở trong cảnh duyên, cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn 
cảnh nhân sự, vẫn khởi tham sân si mạn, vẫn sanh mừng giận buồn 
vui thì bạn là phàm phu, bạn không hiểu Phật pháp, bạn chưa học 
Phật. Chúng ta phải lưu ý chỗ này, đương nhiên sẽ đạt được tự tại 
về tài vật, chuyển hóa oán tặc thành bạn hữu; nếu bạn không rời 
khỏi, không thể lìa khỏi tham sân si thì bạn không thể làm được 
điều này. Tham sân si là tam độc phiền não, nhất định phải nhổ bỏ. 
Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

Tập 61 (số 19-014-0061)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo trang thứ mười, chúng ta đọc qua một lượt kinh văn: 



110 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

“Lại nữa, long vương! Nếu lìa tham dục thì được thành tựu năm loại 
tự tại. Những gì là năm? Một, ba nghiệp tự tại, các căn đầy đủ. Hai, 
tài vật tự tại, tất cả oán tặc không thể cướp đoạt.” Hôm qua giảng 
đến chỗ này, hôm nay chúng ta xem tiếp: 

“Ba, phước đức tự tại, tùy tâm mong muốn, vật dụng đầy đủ.” 
Phước đức là điều mà tất cả chúng sanh đều mong cầu, đích thực 
có thể nói là không phân cõi nước, không phân tộc loại, không 
phân tôn giáo, không người nào mà không cầu phước đức. Người 
Trung Quốc nói về phước đức, ý nghĩa này rất sâu, rất rộng, rất 
viên mãn. Phước là quả báo, đức là nhân của phước. Nếu không 
tích đức thì làm gì có được phước báo? Cho nên hai chữ này hợp 
lại có nhân có quả, như vậy mới gọi là viên mãn. Phước mà người 
Trung Quốc nói, thông thường là nói năm loại lớn, chính là “ngũ 
phước lâm môn”.  Trong năm loại lớn này,  điều thứ nhất chính 
là giàu có, điều thứ hai là quý, phú quý; quý là ở trong xã hội có 
địa vị cao, nói theo người thế tục hiện nay là danh và lợi, đây là 
thứ mà tất cả mọi người đều mong cầu. Những thứ này có tốt 
hay không? Thực tế mà nói thì chưa chắc đã tốt. Nếu có phước 
mà không có đức thì khi hưởng phước chắc chắn tạo tội nghiệp; 
người không có phước báo, muốn tạo tội nghiệp cũng không thể 
tạo được. 

Người có phước báo rất dễ tạo tội nghiệp, mà họ tạo phước 
cho đại chúng xã hội cũng rất dễ dàng. Thí dụ nói, hôm qua tôi 
xem thấy một băng ghi hình từ Malaysia gửi đến, là phim nhiều tập 
“Liễu Phàm Tứ Huấn”, tôi xem thấy rất hay, có thể lưu thông, phía 



111Pháp sư Tịnh Không

sau băng ghi là “hoan nghênh sao chép, công đức vô lượng”, họ 
không giữ bản quyền,  nên chúng ta có thể làm.  Như tiên sinh 
Liễu Phàm, ông là huyện trưởng huyện Bảo Để, lúc đó gọi là tri 
huyện, đây là thuộc về “quý”. Ở trên địa vị này ông muốn tạo tội 
nghiệp hay tu phước đều rất dễ dàng. Ông xem thấy chính phủ thu 
thuế nhà nông hơi nặng, nên ông giảm bớt thuế ruộng, việc này là 
tạo phước cho nhân dân, nông dân toàn huyện đều nhận được lợi 
ích. Lúc đó ông phát tâm muốn làm mười ngàn việc tốt, đến nơi 
nào để làm? Thế nên mỗi ngày ông đều chần chừ do dự. Có một 
hôm ông nằm mộng thấy một vị thần nói với ông: “Chính nhờ 
việc làm này của ông mà mười ngàn việc thiện của ông đều viên 
mãn rồi.” Sau khi ông tỉnh lại rất hoài nghi, sau đó ông gặp một vị 
pháp sư, kể rõ việc này cho pháp sư nghe. Pháp sư cũng gật đầu 
khẳng định, đích thực một việc tốt này mà ông làm, người nhận 
ân huệ không chỉ là một vạn người, cho nên mười ngàn việc thiện 
của ông trong một lần là được viên mãn. Nếu bạn không ở địa 
vị này thì mười ngàn việc thiện không dễ dàng gì làm được viên 
mãn, đây là nói tu phước. 

Nếu như tạo tội nghiệp, bạn xem thấy quốc gia thu thuế từ 
nông dân nhiều như vậy mà bạn còn muốn thu nhiều thêm một 
chút để bỏ vào túi riêng của mình, tăng thuế thêm một chút, thôi 
rồi, một động tác này của bạn đã tạo ra vạn ức tội nghiệp. Cho nên, 
khi trong tay có địa vị quyền thế, tạo phước hay tạo nghiệp đều 
rất dễ dàng. Bá tánh bình dân không có quyền, không có thế, họ 
muốn tạo ác cũng không tạo nổi ác lớn; họ muốn tu thiện vẫn có 



112 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thể tích được đại thiện, đại thiện thì họ có thể làm, nhưng đại ác 
thì họ không làm được. Những đạo lý này kinh Phật đã nói rất 
nhiều, nói rất rõ ràng. Nhất là trước đó chúng tôi đã giảng Cảm 
Ứng Thiên, trong đây đã nói rất nhiều. 

Cảm Ứng Thiên Vựng Biên là những câu chuyện nhân quả 
báo ứng mà người xưa sưu tập, những câu chuyện này đều là sự 
thật,  tuyệt đối không phải là bịa đặt, mỗi câu chuyện đều là sự 
thật. Chúng ta tỉ mỉ mà xem, xem quá khứ, sau đó bình lặng xem 
việc hiện tại, những việc xảy ra mỗi ngày trong xã hội hiện nay 
của chúng ta, bạn hãy tỉ mỉ mà quán sát thì bạn sẽ tin tưởng nhân 
quả là chân thật, không giả chút nào. Trồng nhân thiện nhất định 
được quả thiện. Tu thiện, đây là đức hạnh, nhất định phải chăm 
chỉ nỗ lực mà làm. Xã hội hiện tại,  chúng ta nhất định phải có 
cảm giác nguy cơ rất cao, hiện nay người thế gian chỉ mong cầu 
phước báo, họ đánh mất đạo đức, nhưng phước báo của họ cũng 
hiện tiền; không cầu nhân nghĩa đạo đức mà cũng được đại phước 
báo thì dường như những việc nhân quả báo ứng không linh. Kỳ 
thật tầm nhìn của người thế gian nông cạn, họ không biết được 
chân tướng sự thật. Phật nói với chúng ta rằng “nhân quả thông ba 
đời”, họ đời này được đại phước báo là do đời trước tu được. Đời 
này nếu vẫn tu nhân nghĩa đạo đức thì phước báo của họ không 
thể nghĩ bàn, sẽ rất lớn. Đời này phước báo hiện tiền mà không 
biết tu nhân nghĩa đạo đức,  tạo tác tất cả tội nghiệp  thì phước 
báo của họ đã bị trừ bớt, phước báo của họ không còn lớn như 
vậy nữa, đã bị trừ bớt đi rồi, khi hưởng hết phước báo thì tội báo 



113Pháp sư Tịnh Không

của họ hiện tiền. Chúng ta nhìn thấy rất rõ ràng, tiền đồ của họ 
là tối tăm, không phải quang minh, hướng họ đi đến là ba đường 
ác, phước báo trời người ở đời sau đều không có phần. Những đạo 
lý này Phật đã nói rất thấu triệt, Nho và Đạo cũng nói rất rõ ràng. 

Trung Quốc từ xưa đến nay  tiếp nhận giáo dục của thánh 
nhân, ba nhà Nho Thích Đạo đều là thánh nhân. Thánh nhân là 
người sáng tỏ, người hiểu rõ lý, người hiểu việc, chúng ta phải có 
lòng tin đối với thánh hiền, nhất định không được hoài nghi. Phật 
thường nói trong kinh luận Đại thừa:  “Nghi là chướng ngại lớn 
nhất của Bồ-tát.” Đối với Bồ-tát mà còn tạo thành chướng ngại 
lớn như vậy, đối với chúng ta thì cần gì nói nữa? Chúng ta đối với 
người, với việc, với vật chỉ cần khởi lên tâm nghi ngờ thì tất cả 
mọi thiện duyên đều bị phá hoại, thiện hạnh công đức chắc chắn 
không thể thành tựu được,  trái lại là  ác nghiệp thành tựu.  Cho 
nên, thế pháp và Phật pháp đều đặt “tín” ở hàng đầu. Người xưa 
Trung Quốc thường dạy người: “Người không có tín thì không có 
chỗ đứng trong xã hội”, không thể đứng vững trong xã hội. Chúng 
ta học Phật thì việc đầu tiên chính là tín, Tịnh tông nói ba điều 
kiện tín nguyện hạnh. Chúng ta nghĩ kỹ xem, có tông phái nào, có 
pháp môn nào mà không lấy tín nguyện hạnh làm nền tảng? Nếu 
có hoài nghi, tín tâm không có thì nguyện cũng không có, hạnh 
cũng không luôn, toàn bộ đều không có. Chúng ta muốn thành 
tựu đạo nghiệp thì trước tiên phải xây dựng lòng tin. Việc thứ nhất 
phải xây dựng lòng tin đối với giáo huấn của Phật Bồ-tát, xây dựng 
lòng tin đối với giáo huấn của thánh hiền, nhất định không hoài 



114 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nghi. Nếu như nhìn thấy hiện tượng của xã hội hiện nay tương 
phản với những điều thánh hiền đã nói,  đều trái ngược lại  thì 
chúng ta phải tỉ mỉ mà tư duy, tỉ mỉ mà quán sát, xem coi nguyên 
nhân chân thật của nó ở chỗ nào thì tín tâm của chúng ta sẽ không 
dao động. 

Tín tâm là nền tảng của phước đức,  là gốc rễ của phước 
đức.  Vì vậy có thể cầu được phú quý,  có thể cầu được trường 
thọ,  hiếu tử hiền tôn đều có thể cầu được. Các vị xem “An Sĩ 
Toàn Thư”, tiên sinh Chu An Sĩ tích công lũy đức, ông cầu hiếu tử 
hiền tôn, ông ghi trong sách Toàn Thư rằng: “Người không hiếu 
thuận, tạo tội nghiệp thì đừng đầu thai vào trong nhà tôi.” Ông 
phát nguyện này, có nguyện thì ắt thành. Con cháu bất hiếu đến 
nhà của bạn đều là oan gia trái chủ trong đời quá khứ, không phải 
báo oán thì là đến đòi nợ. Chính mình tu dưỡng đạo đức, cả nhà 
phụng hành nhân nghĩa, cho dù oan gia trái chủ đến, họ cũng sẽ 
từ từ đợi cơ hội. Lần này người trong nhà của bạn đều hành thiện 
tích đức thì họ không đến, người báo ân sẽ đến, người tận hiếu sẽ 
đến. Cho nên đều ở nơi chính mình, “trong cửa nhà Phật, có cầu 
tất ứng”, cầu trường thọ thì được trường thọ, cầu cái gì thì được 
cái đó. “Tùy tâm mong muốn, vật dụng đầy đủ”, vật dụng chính là 
ngày nay chúng ta gọi là thọ dụng về mặt vật chất, bạn sẽ không 
bị thiếu. Phàm là người như vậy thì họ có tích chứa nhiều tài vật 
hay không? Không hề. Nếu họ có vật chất, có tiền tài thì nhất định 
sẽ bố thí cho đại chúng,  để tất cả chúng sanh nghèo khổ cùng 
hưởng, đây mới gọi là tích đức, phước báo của họ là không cùng 



115Pháp sư Tịnh Không

tận. Nếu chỉ riêng mình thọ dụng vật chất, để người nhà của mình 
thọ dụng, không chịu cho xã hội đại chúng cùng hưởng thì tài phú 
của họ sẽ hưởng không lâu, sau khi mạng vong thì nhà sẽ suy bại. 

Ngày nay, chúng ta nhìn thấy xã hội  có nhiều người giàu 
có, có địa vị, thậm chí có những công ty lớn xuyên quốc gia, chúng 
ta cũng thường nghe nói công ty nào đó kinh doanh không tốt 
nên bị sụp đổ. Vì sao kinh doanh không tốt bị sụp đổ? Đều là do 
tự tư, không biết bố thí. Bố thí là đức, là đạo, bạn phát tài to là do 
trong đời quá khứ đã tu bố thí tài, hiện nay tài phú hiện tiền, nếu 
tiếp tục tu bố thí tài thì tài phú của bạn còn gì bằng! Bạn thông 
minh trí tuệ là do trong đời quá khứ tu bố thí pháp, nếu đời này 
vẫn tiếp tục không ngừng tu bố thí pháp thì thông minh trí tuệ 
của bạn sẽ không ngừng nâng lên, không ngừng tăng trưởng. Bố 
thí vô úy được quả báo khỏe mạnh sống lâu,  trong bố thí vô 
úy có một loại viên mãn nhất chính là ăn chay, ăn chay là không 
sát sanh, không những không sát sanh mà còn không ăn thịt tất 
cả chúng sanh, đây thuộc về bố thí vô úy, quả báo là khỏe mạnh 
sống lâu. Nếu các bạn không tin, bạn hãy nhìn tôi, tôi 26 tuổi học 
Phật, 26 tuổi thì tôi ăn chay trường, 50 năm rồi, thân thể không 
có bệnh. 

Bạn xem cư sĩ Hứa Triết ở đây, bà năm nay 101 tuổi, từ lúc 
sanh ra bà đã ăn trường chay. Bà là ăn chay từ trong thai, khi mẹ bà 
mang thai, ăn cá thịt thì bị nôn mửa, bà ăn chay từ trong thai. Bà đã 
101 tuổi, bà nói với chúng là tôi cả đời bà không bị bệnh, hiện tại 
bạn xem sức khỏe của bà, thấy thế nào, ngoài đầu tóc bạc ra, thân 



116 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thể, sức khỏe thể chất của bà  giống như người ba, bốn mươi 
tuổi vậy, không người nào có thể sánh được với bà. Mỗi ngày bà 
đều đi khắp nơi bên ngoài, giúp đỡ người nghèo, giúp đỡ người 
già, giúp đỡ người bệnh, cả đời làm sự việc này. Cho nên cả đời 
của bà, trong ba loại bố thí thì bà lấy bố thí vô úy làm chính, trong 
đây có bố thí tài, có bố thí pháp, cho nên bà cả đời không có bất 
kỳ thứ gì, mà cũng chẳng thiếu thứ gì. Mỗi ngày bà ăn một bữa, ăn 
rau sống, hoàn toàn quay trở về đời sống nguyên thủy, bà không 
ăn dầu, không ăn muối, không ăn đường mà thân thể khỏe như 
vậy. Người thông thường nhìn thấy cho rằng đời sống của bà thiếu 
dinh dưỡng,  thiếu kém quá nhiều. Bà không hiểu cái gì là dinh 
dưỡng, bạn có nói với bà, bà cũng không hiểu. Bà chỉ thích bản 
thân trải qua đời sống đơn giản nhất, tất cả thời gian nếu không 
phải đi giúp đỡ người khác  thì ở nhà đọc sách.  Bà thích đọc 
sách, đọc sách thánh hiền, ngày ngày làm bạn với thánh hiền, ngày 
ngày ở cùng với thánh hiền. Hiện tại bà đọc sách Phật, đọc sách 
Phật chính là ở cùng với Phật Bồ-tát, trải qua đời sống của Phật 
Bồ-tát. Cho nên chúng ta từ đây xem thấy, đây là một tấm gương 
rất tốt, “phước đức tự tại, tùy tâm mong muốn, vật dụng đầy đủ”, bạn 
thấy bà Hứa Triết đã tương ưng viên mãn với ba câu này. 

Phước đức lớn hàng đầu của thế xuất thế gian là gì? Ngày 
trước thầy Lý thường khuyến khích chúng tôi  “hoằng pháp lợi 
sanh”, đây là phước đức đệ nhất. Năm xưa tôi ở Đài Trung, thầy 
Lý xem thấy người trẻ tuổi, chúng ta thường nói “tướng mạo bạc 
phước”,  không có phước báo, lại còn đoản mệnh,  vừa nhìn thì 



117Pháp sư Tịnh Không

thấy được. Thầy Lý đối với những người trẻ tuổi này, khuyên họ 
phát tâm học giảng kinh, học giảng kinh là tu đại phước đức. Khi 
tôi đến Đài Trung,  mục đích cũng là như vậy,  thầy Lý đặc biệt 
khuyến khích, khuyên chúng tôi phải chăm chỉ nỗ lực học tập. Tôi 
tự biết rằng tôi đoản mệnh,  không có phước báo,  thầy dạy tôi 
dùng phương pháp này để tu. Tôi học Phật, quyển sách đầu tiên 
tôi đọc là Liễu Phàm Tứ Huấn, do lão cư sĩ Chu Kính Trụ tặng 
cho tôi, Chu lão năm đó hình như đã 70 tuổi. Sau khi tôi xem rồi 
cảm xúc rất sâu, tất cả tật xấu của tiên sinh Liễu Phàm dường như 
tôi đều có cả, là tướng bạc phước, tướng đoản mệnh; cái hay của 
tiên sinh Liễu Phàm thì tôi đều không có, tôi không bằng ông. Tôi 
may mắn gặp được Phật pháp, ở trong Phật pháp xây dựng lòng 
tin. Những người tôi gặp được đều là thiện tri thức, hơn nữa đều là 
những thiện tri thức chân thật mà tôi rất tôn kính, rất ngưỡng mộ, 
nhận được giáo huấn của các vị này nên tôi mới có được thành 
tựu hiện nay. 

Chúng ta biết  trong việc hoằng pháp lợi sanh, phước đức 
đệ nhất là truyền pháp,  chính là ngày trước lão cư sĩ Hoàng 
Niệm Tổ thường dặn dò tôi, ông nói: “Pháp sư à, thầy đã giảng 
kinh nhiều năm như vậy,  không nên giảng nữa,  không nên đi 
khắp nơi nữa,  bồi dưỡng nhân tài quan trọng hơn,  viết sách là 
quan trọng.” Đây chính là nói công tác truyền pháp so với công 
tác hoằng pháp càng bức thiết quan trọng hơn. Hoằng pháp mà 
không truyền pháp, vậy sau khi ta chết rồi thì Phật pháp sẽ bị diệt 
mất; nếu đời sau có người tiếp nối thì phước báo này sẽ lớn. Người 



118 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tiếp nối không cần nhiều, có một người thì được rồi, pháp mạch 
sẽ không bị gián đoạn. Có thể có càng nhiều người thì phước báo 
càng lớn. Có được một truyền nhân thì cũng xứng đáng với Phật 
Bồ-tát, cũng xứng đáng với tổ sư đại đức rồi, đời đời tiếp nối, đến 
đời ta đây, ta cũng truyền lại nữa. Nếu có cơ duyên có thể truyền 
được cho càng nhiều người thì Phật pháp có thể phục hưng toàn 
diện, phước đức này lớn. 

Ngày nay, chúng tôi tuy không viết sách, nhưng nhờ vào khoa 
học kỹ thuật cao lưu giữ lại toàn bộ những gì đã giảng. Trong số 
đồng học ở nơi đây, ở hải ngoại, có rất nhiều người từ nơi băng ghi 
âm, băng ghi hình viết ra thành sách, rất nhiều rất nhiều. Họ mang 
đến cho tôi xem, tôi không có thời gian xem; các bạn đồng học 
mọi người đều có thể xem, giúp họ hiệu đính, lưu thông những 
băng đĩa này thì đều có thể làm lợi ích cho người sơ học. Nếu có 
thể lìa tham dục thì phước đức của họ sẽ tự tại, có thể tùy tâm 
mong muốn. Tốt rồi, hôm nay chúng ta giảng đến đây. 

Tập 62 (số 19-014-0062)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, chúng ta bắt đầu xem từ hàng thứ 
nhất:  “Lại nữa, long vương! Nếu lìa tham dục thì được thành tựu 
năm loại tự tại. Những gì là năm? Một, ba nghiệp tự tại, các căn đầy 
đủ. Hai, tài vật tự tại, tất cả oán tặc không thể cướp đoạt. Ba, phước 
đức tự tại, tùy tâm mong muốn, vật dụng đầy đủ.” Ba điều này phần 



119Pháp sư Tịnh Không

trước đã giới thiệu rồi, hôm nay chúng ta xem điều tiếp theo: 
“Bốn, vương vị tự tại, đồ vật trân quý hiếm lạ đều được dâng 

tặng.” Bắt đầu xem từ đây, đây là Thế Tôn nói với long vương. Phần 
trước đã báo cáo với quý vị về ý nghĩa biểu pháp của long vương 
rồi.  Trong các giai cấp xã hội, người ở địa vị lãnh đạo  đều có 
nghĩa là vương. Nói “vương vị tự tại” chính là địa vị xã hội của 
bạn, là địa vị lãnh đạo trong quần chúng, bạn vĩnh viễn được quần 
chúng ủng hộ, đây gọi là tự tại. Quần chúng đều có thể nghe theo 
bạn,  bạn có thể tùy ý ra lệnh,  nguyên nhân là vì bạn không có 
tham dục. Bạn không có tham dục thì phước đức của bạn nhất 
định là thấm nhuần tất cả chúng sanh, vậy có lý nào chúng sanh 
không ủng hộ, có lý nào không yêu quý bạn cho được? Chúng ta 
phải hiểu đạo lý này, phải biết học tập. Bất luận chúng ta ở trong 
xã hội có thân phận như thế nào, địa vị như thế nào, sống đời sống 
như thế nào, nhất định phải đoạn tham sân si thì chúng ta mới có 
thể được đại tự tại. 

Hai câu tiếp theo là: “Đồ vật trân quý hiếm lạ đều được dâng 
tặng.”  Vì bạn được quần chúng yêu quý,  nên quần chúng có 
những vật quý lạ đều sẽ đem cúng dường bạn, “đều được dâng 
tặng”. Cúng dường cho bạn, bạn có hưởng thụ hay không? Không 
hưởng thụ. Vì sao biết sẽ không hưởng thụ vậy? Bởi vì bạn không 
có tham dục, cho nên vật cúng dường của mọi người, nói theo 
hiện nay thì bạn nhất định sẽ tặng lại cho xã hội, bạn nhất định 
sẽ bố thí cúng dường tất cả chúng sanh giống như vậy. Nhân quả 
là tuần hoàn, bạn có thể cúng dường tất cả chúng sanh thì tất cả 



120 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

chúng sanh nhất định cũng cúng dường bạn,  quả báo này thù 
thắng không gì bằng. Nếu như bạn làm một người lãnh đạo, bạn 
có tham dục, bạn muốn được vật báu quý lạ để riêng mình hưởng 
thụ, không chịu cúng dường người khác, tất cả vật báu quý lạ của 
quần chúng bạn cũng đều cất giấu cho riêng mình,  không biết 
đem ra phụng hiến, khiến cho báu vật quý lạ của thế gian này đều 
bị chôn giấu, không thể phát huy đức dụng của nó, điều này trong 
Phật pháp nói đều là tội nghiệp. Tội nghiệp gì vậy? Không phát 
huy hết tác dụng của vật.  Xã hội thật sự hướng đến phồn vinh 
hưng vượng, an hòa lợi lạc thì phải nhất định là “người dùng hết 
tài năng, vật dùng hết công dụng”, hai câu nói này là chân lý vĩnh 
viễn bất biến. 

Chúng ta phải xem trọng nhân tài, phải tạo mọi điều kiện 
để họ phát huy, dứt khoát không được gây chướng ngại. Trong 
Phật pháp nói quả báo của chướng ngại là ngu si. Bản thân chúng 
ta có năng lực,  có trí tuệ  mà không muốn dạy người khác,  đây 
gọi là keo pháp; nhìn thấy người khác có tài năng, có trí tuệ mà 
gây chướng ngại cho họ, không để họ phát huy viên mãn, tội lỗi 
này còn nghiêm trọng hơn là chính mình keo kiệt pháp. Phật nói 
với chúng ta, bố thí pháp được thông minh trí tuệ; hay nói cách 
khác,  chướng ngại bố thí pháp sẽ bị quả báo ngu si.  Định luật 
nhân quả là thật, là chân tướng sự thật. Như nhà Phật thường nói: 
“Vạn pháp giai không, nhân quả bất không.” Nhân quả vì sao bất 
không? Do chuyển biến bất không; nhân sẽ biến thành quả, quả 
lại sẽ biến thành nhân, nhân quả vĩnh viễn đang chuyển biến, vĩnh 



121Pháp sư Tịnh Không

viễn đang tuần hoàn, vĩnh viễn đang tiếp nối. Cho nên từ chuyển 
biến, từ tiếp nối, từ tuần hoàn nên nó chẳng phải là không, chúng 
ta phải hiểu được đạo lý này. 

Chúng ta làm thế nào khiến chính mình càng chuyển càng thù 
thắng, điều này ai cũng kỳ vọng. Nhưng bạn không ngờ rằng nếu 
bạn chỉ chăm chăm vào quả báo thù thắng cho mình thì sẽ rất khó 
đạt được. Phải chuyển đổi lại ý niệm giống như chư Phật Bồ-tát 
vậy, niệm niệm mong cầu tất cả chúng sanh càng chuyển càng thù 
thắng. Quên đi bản thân mình, chỉ có chúng sanh không có chính 
mình, đây chính là cảnh giới của chư Phật Bồ-tát; trong những 
tôn giáo khác, đây là cảnh giới của tất cả thần minh. Người Trung 
Quốc luận về thần: “Thông minh chánh trực chính là thần.” Nhà 
Phật nói “chúng sanh và Phật bình đẳng”, cổ đức Trung Quốc nói 
“thiên địa hợp nhất”. Người có phải là Phật, có phải là thần hay 
không? Phải, thông minh chánh trực chính là thần, thông minh là 
đầy đủ trí tuệ, chánh trực là đầy đủ tánh đức. Đây là từ trong nhân 
quả tuần hoàn mà chúng ta nhìn thấy quả đức thù thắng vô song. 

Loại tự tại thứ năm: “Năm, được nhiều vật thù thắng gấp trăm 
lần mong cầu.” “Được” là bạn có được, không phải bạn cầu được, mà 
có được một cách rất tự nhiên, hơn hẳn cái mà bản thân bạn mong 
cầu, hơn hẳn rất nhiều. Chữ “trăm” này không phải là con số, mà 
là hình dung từ. Phước báo mà bạn có được nhất định tương ưng 
với công đức mà bạn tu học. Công đức của Phật lớn, ngài diệt độ 
đến nay đã 3.000 năm, nhưng bạn xem sự phụng hiến của người 
thế gian hiện nay đối với Phật Bồ-tát khi không còn ở đời như thế 



122 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nào, nếu Phật Bồ-tát còn ở đời vậy thì còn gì bằng? Nguyên nhân là 
gì? “Vì thuở xưa không keo kiệt, ganh ghét”, keo kiệt là tham lam keo 
kiệt, các ngài không có tâm tham, không có keo kiệt, đối với người 
khác dứt khoát không có đố kỵ chướng ngại. Bồ-tát niệm niệm đều 
thành tựu việc tốt cho người, đây là điều chúng ta nên học. 

Trên thế giới ngày nay, nhìn lại lòng người trong xã hội, đại 
đa số chấp trước kiên cố và tham dục, thế nhưng chúng ta nhìn 
thấy một số người  vẫn được đại phú đại quý.  Bạn suy nghĩ kỹ 
xem, đó là nguyên nhân gì? Là trong đời quá khứ đã tu tập quá 
sâu dày. Nếu họ có thể từ bỏ tham dục, từ bỏ tham lam, keo kiệt, 
đố kỵ thì giống như những gì chúng ta nhìn thấy trong lịch sử cổ 
đại Trung Quốc, họ chí ít phải truyền được mười đời, hai mươi 
đời. Vô cùng đáng tiếc, đời quá khứ tu phước, nhưng do đời này 
tham sân si, mê mất tự tánh nên một đời là hưởng hết rồi,  đời 
kế tiếp sẽ không còn nữa. Quý vị đặc biệt chú ý, người lãnh đạo 
mỗi giai cấp, không những là trong giới chính trị, mà người lãnh 
đạo trong giới công thương, họ có thể truyền mấy đời? Trong lịch 
sử ghi chép rất rõ ràng là các đế vương Trung Quốc trước đây đều 
có thể truyền mười mấy đời. Khi họ đang làm đế vương, họ cũng 
tu đức, họ tích đức tu thiện, tiếp nhận giáo huấn của thánh hiền; 
người làm bề tôi cũng hiểu đạo lý này. 

Trong đồng tu chúng ta, pháp sư Pháp Long vừa mới từ Tô 
Châu trở về. Ở Tô Châu mọi người đều biết nhà họ Phạm của 
Phạm Trọng Yêm,  ông ấy làm bề tôi.  Ông biết xa lìa tam độc 
phiền não, ông biết xa lìa keo kiệt tật đố, cả một đời vì nước vì 



123Pháp sư Tịnh Không

dân. Truyền cho con cháu nhiều đời của ông, đều noi gương tổ 
tiên. Nhà của họ mãi đến ngày nay vẫn không suy, đời đời có hiền 
nhân ra đời, cho nên đại sư Ấn Quang vô cùng tán thán nhà họ 
Phạm. Người làm công thương nghiệp, chúng ta nhìn thấy những 
cửa hiệu lâu đời cũng truyền được mấy trăm năm, họ buôn bán 
thịnh vượng, họ không thất bại. Nguyên nhân ở đâu vậy? Không 
có tam độc phiền não, họ vì xã hội, vì chúng sanh phục vụ, không 
phải vì tham lợi, tham tài, không phải vì thứ này, mà là phục vụ 
cho chúng sanh. Đời sống của mình có thể sống qua ngày thì rất 
thỏa mãn rồi, nếu có dư nhiều thì đều trả về cho xã hội; cho nên 
việc buôn bán này của họ có thể kéo dài, cũng sẽ kéo dài rất nhiều 
đời. Phàm làm trái lời giáo huấn của bậc thánh hiền, làm ác, không 
biết tu thiện thì phước báo đời trước dù có nhiều đến đâu nhưng 
một đời là hưởng hết,  thậm chí ngay cả đời này còn không giữ 
nổi, đến tuổi xế chiều thì suy bại. Như chúng ta hiện nay nhìn thấy 
công ty vỡ nợ, phá sản, đó là người phước mỏng; người phước 
dày có thể giữ được một đời của họ,  nhưng không giữ nổi cho 
con cháu. Đạo lý này, nếu chúng ta quan sát tỉ mỉ thì sẽ hiểu rõ, 
thế mới biết pháp thế gian hay xuất thế gian đều không rời nhân 
quả. Đây là năm loại tự tại, lìa tham dục có lợi ích nhiều như vậy, vì 
sao chúng ta cứ phải làm sự việc này? 

Đoạn sau cùng: “Nếu có thể hồi hướng đạo Vô thượng chánh 
đẳng chánh giác, tương lai thành Phật sẽ được ba cõi đặc biệt tôn 
kính, thảy đều cung kính, cúng dường.” Việc này người học Phật 
hiểu được. Người không học Phật, họ cầu mong phước đức của 



124 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

họ được con cháu đời đời có thể gìn giữ dài lâu, đây là quan niệm 
của người thế gian. Quan niệm của người học Phật thì hoài bão 
càng lớn hơn, họ hồi hướng cho pháp giới, cho nên loại thiện hạnh 
này đã biến thành tánh đức. Tánh đức thì không có bờ mé, không 
có cùng tận, cho nên đến khi bản thân mình thành Phật thì đều 
giống như những chư Phật Như Lai khác. Ba cõi là Dục giới, Sắc 
giới, Vô Sắc giới. Trong ba cõi giáo hóa chúng sanh, đều được tất 
cả đại chúng tôn kính. “Đặc biệt tôn kính” là rất tôn kính. “Thảy 
đều cung kính, cúng dường” tức là  tất cả chúng sanh tôn kính 
bạn, cúng dường bạn, đây là phước lớn cứu cánh viên mãn. 

Chúng ta hiện nay muốn hỏi thế nào gọi là hồi hướng, thế nào 
gọi là Bồ-đề? Bởi vì câu này là nhân. “Ba cõi đặc biệt tôn kính, thảy 
đều cung kính, cúng dường”, đây là quả báo. Phải tu nhân như thế 
nào? Việc này có quan hệ vô cùng mật thiết với chúng ta hiện nay. 
“Hồi” là xoay chuyển trở lại. Vốn dĩ công đức tu học của bản thân 
chúng ta nhất định là chính mình nhận được quả báo, chúng ta hiện 
nay chuyển tất cả thiện hạnh, nghiệp nhân mà ta đã tu tập, ta không 
cầu quả báo cho cá nhân, mà mong muốn đem quả báo này cho tất 
cả chúng sanh, đây gọi là hồi hướng. Nếu vẫn không thể hiểu rõ ý 
nghĩa này, chúng tôi sẽ nêu một ví dụ để nói, như người nông dân 
trồng cây nông nghiệp, trồng lúa, mỗi ngày vất vả cần cù cày cấy 
gieo trồng, đến khi thu hoạch thì bản thân không cần đến, đem cho 
tất cả những chúng sanh nghèo khổ không có lương thực ăn, cúng 
dường toàn bộ, thu hoạch về đều đem cho họ, đây chính là ý nghĩa 
của hồi hướng.  Người thông thường luôn giữ lại một chút cho 



125Pháp sư Tịnh Không

mình, dư nhiều mới đem bố thí, đây không gọi là hồi hướng, mà 
chúng ta thông thường gọi là bố thí cúng dường. Hồi hướng là bản 
thân hoàn toàn không cần, đem toàn bộ cúng dường đại chúng. 

Như vậy thì mình không có gì cả, phải làm sao đây? Bản thân 
tự nhiên có người khác cúng dường cho bạn, hơn nữa cái mà bạn 
nhận được hơn hẳn cái mà bạn cần. Bạn có thể bố thí cho người 
khác, quả báo sẽ lập tức hiện tiền, cho nên không được có tâm 
tham. Phụng hiến 100%, đây là chư Phật Bồ-tát, cho nên các ngài 
được ba cõi đặc biệt tôn kính, không ai không tôn kính, không 
ai không cúng dường. Bản thân còn muốn giữ lại một chút, giữ 
1%, bố thí 99% thì vẫn chưa sạch sẽ. Ở phần trước bộ kinh này, 
Phật nói: “Chẳng để mảy may bất thiện xen tạp.” Bạn nói: “Tôi bố 
thí cúng dường hết 99%, còn giữ lại 1% để bản thân thọ dụng”, đây 
là đã xen tạp mảy may bất thiện rồi. Đạo lý này rất sâu, người thế 
gian nghĩ không ra, tham không thấu, cho nên người thế gian 
không làm được. Người thế gian tu thiện không thuần, chúng ta 
thường nói thiện ác lẫn lộn, họ không phải là thuần thiện. Những 
gì chư Phật Bồ-tát đã tu  là thuần thiện,  các tổ sư đại đức hiểu 
rõ đạo lý này, những gì các ngài tu cũng là thuần thiện, cho nên 
quả báo thù thắng không gì bằng. Đây là điều chúng ta phải giác 
ngộ, chúng ta phải học tập. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết. 



LÌA SÂN GIẬN 
THÌ ĐƯỢC TÁM LOẠI 
TÂM PHÁP HỶ DUYỆT

Tập 63 (số 19-014-0063)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, xem từ hàng thứ ba ở dưới lên: 

Lại nữa, long vương! Nếu lìa sân giận thì được tám loại tâm 
pháp hỷ duyệt. Những gì là tám? Một, không có tâm tổn não. 
Hai, không có tâm sân giận. Ba, không có tâm tranh tụng. Bốn, 
tâm nhu hòa chất trực. Năm, được tâm từ của bậc thánh. Sáu, 
tâm thường làm lợi ích, an ổn chúng sanh.  Bảy, thân tướng 
đoan nghiêm, đại chúng đều tôn kính. Tám, do hòa nhẫn nên 
chóng sanh về Phạm thiên. Đó là tám. Nếu có thể hồi hướng 



127Pháp sư Tịnh Không

đạo Vô thượng chánh đẳng chánh giác, tương lai thành Phật sẽ 
được tâm vô ngại, người thấy nghe không chán. 

Tham sân si là tam độc phiền não, nếu nói theo cách hiện 
nay để mọi người dễ hiểu thì đó chính là ba loại vi-rút căn bản. Cơ 
thể chúng ta không khỏe mạnh, có rất nhiều bệnh tật là từ đây mà 
ra; con người có lục đạo sanh tử luân hồi cũng từ đây mà ra. Nếu 
nhổ trừ tam độc phiền não này thì không những cơ thể bạn khỏe 
mạnh trường thọ, vĩnh viễn không bị bệnh, hơn nữa lục đạo luân 
hồi cũng không còn. Cho nên trong tất cả kinh luận, Phật đặc biệt 
nhấn mạnh thập thiện nghiệp đạo, đặc biệt ở trong bộ kinh này, bộ 
kinh này là nhà Phật tu học, bất luận là Đại thừa hay Tiểu thừa, là 
tông phái nào, là pháp môn nào, đây là khoa mục học tập chung. 
Nếu rời khỏi thập thiện thì không phải là Phật pháp. Hơn nữa, 
Phật ở đây đặc biệt dặn dò chúng ta, Bồ-tát vì sao có thể thành 
Bồ-tát? Chính là do ngày đêm thường niệm thập thiện, không hề 
gián đoạn, tư duy thập thiện, quán sát thập thiện, không để mảy 
may bất thiện xen tạp, như vậy thì thành Bồ-tát, như vậy thì thoát 
khỏi lục đạo, có thể chuyển phàm thành thánh. 

Phàm phu chúng ta tu hành, vì sao lại gian nan như vậy? Vì 
chưa hoàn toàn làm được thập thiện,  cho dù làm được mấy 
phần thì vẫn xen tạp bất thiện ở trong đó. Bản thân chúng ta hãy 
lắng lòng mà sâu sắc phản tỉnh, thập ác của chúng ta nhiều hơn 
thập thiện, người như vậy niệm Phật đều không thể vãng sanh. Thế 
nên quý vị phải nhớ kỹ, vì sao niệm Phật không thể vãng sanh? Bởi 
vì thế giới Tây Phương Cực Lạc là nơi “những người thượng thiện 



128 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

cùng tụ hội một chỗ”, chúng ta không phải thượng thiện, cho dù 
A-di-đà Phật từ bi tiếp dẫn chúng ta, nhưng đại chúng ở nơi đó 
không thể dung nạp bạn, cho nên bạn vẫn không đi được. Do đây 
có thể biết, thập thiện quan trọng biết bao. Không chỉ nhà Phật 
xem trọng thập thiện, chúng ta xem thấy tất cả tôn giáo đều nói 
đến thập thiện.  Qua đó ta thấy,  thập thiện nghiệp đạo là pháp 
môn mà tất cả các tôn giáo thế gian đều cùng tu học, chúng ta sao 
có thể lơ là! Đời sau nếu muốn được thân người thì phải tu tích 
thập thiện nghiệp đạo; đời sau nếu muốn sanh thiên thì cũng phải 
tu thập thiện nghiệp đạo. Nếu không thể tu thập thiện, vẫn tạo 
thập ác nghiệp thì sẽ có phần trong ba đường ác. 

Tầm nhìn của chúng ta phải nhìn xa một chút,  đừng sợ 
chết,  có người nào không chết đâu?  Người nào cũng phải 
chết.  Chết sớm một ngày với trễ một ngày chẳng có gì khác 
nhau, cho nên chúng ta đừng sợ chết. Vấn đề là sau khi chết sẽ đi 
về đâu? Đây là một vấn đề nghiêm trọng. Nhà Phật thường nói: 
“Vạn pháp giai không, nhân quả bất không.” Nhân quả vì sao bất 
không vậy? Vì sự chuyển biến của nhân quả chẳng phải không, 
nhân sẽ biến thành quả, quả lại biến thành nhân, nhân quả vĩnh 
viễn đang tuần hoàn. Cho nên nó là chuyển biến bất không, tuần 
hoàn bất không,  tiếp nối bất không, đây là chân lý,  là định luật 
của pháp thế xuất thế gian. Chúng ta thật sự hiểu rõ rồi, giác ngộ 
rồi  thì tuyệt đối không tham sự hưởng thụ của mấy năm trước 
mắt này, sự hưởng thụ này là nguồn gốc của đau khổ trong tương 
lai. Chúng ta nếu có thể buông xả sự hưởng thụ vật chất, tinh thần 



129Pháp sư Tịnh Không

của những năm này thì bạn sẽ được an lạc vĩnh viễn đời đời kiếp 
kiếp về sau, phải hiểu đạo lý này. Tiêu chuẩn của hạnh thiện, thế 
nào là thiện? Lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh là thiện. Làm thế 
nào để lợi ích? Chính mình phải làm gương cho người trong xã 
hội thấy. 

Học Phật, Phật là Thích-ca Mâu-ni Phật, hình ảnh thị hiện 
của Thích-ca Mâu-ni Phật, chúng ta phải có thể noi theo. Thích-
ca Mâu-ni Phật ở trong xã hội này có địa vị cao quý, ngài xuất thân 
là vương tử, ngài có thể kế thừa vương vị, nhưng ngài có thể từ 
bỏ. Từ bỏ địa vị, từ bỏ sự giàu có, từ bỏ sự hưởng thụ ngũ dục lục 
trần. Ngài có vợ con, ngài có thể từ bỏ, ngài sống đời sống như thế 
nào? Sống đời sống nghèo khổ nhất của thế gian, làm tấm gương 
cho chúng ta. Ngài dạy chúng ta buông xả, bản thân ngài thật sự 
đã buông xả triệt để rồi.  Thế Tôn là như vậy,  bạn lại xem “Tân 
cựu ước toàn thư”, chúa Giê-su của Ki-tô giáo cũng như vậy, đức 
Muhammad của Hồi giáo cũng như vậy. Lại quan sát tỉ mỉ chư đại 
Bồ-tát, tổ sư đại đức trong nhà Phật, mỗi vị thị hiện không ai mà 
không như vậy. Chúng ta hãy từ chỗ này mà giác ngộ, hãy từ đây 
tỉnh ngộ trở lại. 

Làm thế nào cứu bản thân, làm thế nào cứu thế nhân, để cứu 
vãn kiếp nạn này? Phải lấy mình làm gương.  Nếu như nói một 
đường mà làm một nẻo thì không thể cứu nổi, không thể chuyển 
biến nghiệp báo.  Không những không thể chuyển biến nghiệp 
báo, hơn nữa chúng ta còn bị tội nghiệp rất nặng. Tội nghiệp gì 
vậy?  Phá hoại hình tượng của Phật giáo; tội nghiệp này ngang 



130 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

bằng với tội phá hòa hợp tăng, tứ chúng đệ tử đều bao gồm trong 
đó. Chúng ta phải biết, nhất định không được sơ suất, nhất định 
không được lơ là. Tứ chúng đệ tử của nhà Phật,  tại gia và xuất 
gia niệm niệm đều vì chúng sanh, niệm niệm đều vì chánh pháp 
cửu trụ. Đại pháp thù thắng như vậy, ngày nay vì sao lại suy đến 
mức này? Vì không có người y giáo phụng hành, không có người 
vì người diễn nói. Vì người diễn nói chính là hoằng pháp lợi sanh, 
y giáo phụng hành chính là tự độ. Y theo giáo nào? Y theo thập 
thiện nghiệp đạo. 

Mọi người chúng ta đều tu Tịnh độ, tu Tịnh độ việc gì phải coi 
trọng thập thiện nghiệp đạo như vậy? Các vị xem thử kinh Quán 
Vô Lượng Thọ Phật, Phật nói với chúng ta nền tảng tu học là tịnh 
nghiệp tam phước. Trong tịnh nghiệp tam phước, điều đầu tiên 
là “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, 
tu thập thiện nghiệp”. Thập thiện nghiệp chính là chỉ cho bộ kinh 
này. Hiếu thân, tôn sư, từ tâm được thực hiện ở thập thiện nghiệp 
đạo; không có thập thiện nghiệp đạo thì những điều ở phía trước 
bạn đều không làm được, vậy thì bạn bất hiếu, bất kính, không có 
tâm từ bi. Tâm từ bi là tâm yêu thương vô tư, vô ngã đối với tất 
cả chúng sanh, thực hiện thập thiện nghiệp đạo cho mọi người 
thấy, để họ từ trong kiến văn giác tri mà tỉnh ngộ ra. Giác ngộ thì 
họ mới quay đầu, không giác ngộ thì sẽ không quay đầu, cho nên 
Thế Tôn xem trọng thập thiện đến như vậy, có nền tảng này thì 
mới có thể tu Tịnh độ. Tịnh độ là pháp Đại thừa, nếu những điều 
khác chúng ta không có, chỉ có mỗi điều thứ nhất này thì niệm 



131Pháp sư Tịnh Không

Phật có thể vãng sanh cõi Phàm thánh đồng cư; có một điều thứ 
nhất này trong tịnh nghiệp tam phước, tuy ít điểm nhưng chúng 
ta tu pháp môn này có thể thành tựu.  Nếu như có thể có làm 
thêm được điều thứ hai là “thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, không 
phạm oai nghi”, bạn có thể làm được ba câu này thì bạn niệm Phật 
vãng sanh về cõi Phương tiện hữu dư. Nếu lại làm thêm được điều 
thứ ba là “phát tâm Bồ-đề, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại thừa, 
khuyến tấn hành giả” thì bạn sẽ vãng sanh về cõi Thật báo trang 
nghiêm. Nền tảng tu hành là ở đây. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ nói về thập thiện cũng rất nhiều, “ba 
bậc vãng sanh” đều đầy đủ pháp thập thiện, chúng ta sao có thể 
lơ là được? Thời khóa sáng tối của đồng học Tịnh tông chúng ta 
là khóa sáng chọn tụng 48 nguyện, khóa tối là chọn tụng từ phẩm 
32 đến phẩm 37, nội dung là gì? Là ngũ giới thập thiện, ở trong 
đây nói tường tận. Mỗi ngày tu khóa tối, dùng nó để phản tỉnh, 
để kiểm điểm: Điều Phật dạy ta làm, ta có làm hay không? Điều 
Phật không cho phép ta làm, ta có phạm hay không? Làm khóa 
tối như vậy thì có công đức. Không phải niệm thời khóa sáng tối 
một lần cho Phật Bồ-tát nghe, thế thì có tội lỗi. Tội lỗi gì vậy? Lừa 
gạt Phật Bồ-tát. Sáng sớm ở trước Phật gạt ngài một lần, buổi tối 
lại gạt ngài một lần nữa. Tội lỗi của bạn, bạn không đọa địa ngục 
thì ai đọa địa ngục? Dụng ý của thời khóa sáng là bảo chúng ta 
phát tâm, chúng ta phải phát tâm, phát nguyện giống như A-di-đà 
Phật. Khóa tối là kiểm điểm tâm hạnh, khởi tâm động niệm, lời 
nói việc làm của bản thân chúng ta, sửa lỗi làm mới. 



132 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Trong phiền não thì điều nghiêm trọng nhất là tham 
dục, chúng tôi giảng đoạn này vô cùng cặn kẽ. Sân giận khởi lên 
như thế nào? Tham không được nên mới sân giận; nếu như tham 
dục của bạn đều có thể đạt được thì bạn sẽ không khởi sân giận. 
Quý vị phải hiểu được, tham sân si là vọng niệm, là vọng tâm, là 
tà tri tà kiến, trong tự tánh vốn không có những thứ này. Chúng 
ta thật bất hạnh, vô lượng kiếp trước đã mê mất tự tánh, luân hồi 
trường kiếp nhiễm phải tật xấu này. Giống như người hút thuốc 
phiện bị nghiện thuốc vậy, bản thân luôn muốn giác ngộ, nghiện 
phải thuốc phiện, bây giờ phải quyết tâm cai nghiện. Người hút 
thuốc phiện trong thế gian muốn  cai nghiện cũng không dễ 
dàng, huống gì cơn nghiện của chúng ta từ vô thủy kiếp đến nay đã 
bén rễ rồi,  muốn cai nghiện nó đương nhiên là càng khó.  Làm 
sao có thể dứt trừ? Phật Bồ-tát dạy chúng ta, kinh nghiệm tu học 
trong đời này của bản thân chúng tôi, chứng minh được điều mà 
Phật dạy chúng ta trong kinh luận là “nhất môn thâm nhập, trường 
thời huân tu”, chỉ có biện pháp này thì chúng ta mới có thể dứt trừ 
được tật xấu này, mới có thể quay đầu là bờ. 

Mỗi ngày đọc kinh vẫn không đủ,  phải nghiên cứu thảo 
luận,  phải giảng giải tường tận,  một ngày cũng không được bỏ 
qua. Thời xưa, tự viện tòng lâm mỗi ngày có 8 giờ giảng kinh, có 
8 giờ tu hành. Tu hành như thế nào? Phản tỉnh tư duy, sửa lỗi làm 
mới, đây là tu hành; tu hành là sửa đổi lỗi lầm, tật xấu của mình lại 
cho đúng, đây là tu hành. Hiện nay trong tự viện, am đường, thời 
khóa thông thường như thế này đã không còn nữa,  chỉ còn là 



133Pháp sư Tịnh Không

hình thức, cho nên mới gọi là mê tín. Phật pháp vốn dĩ là giáo 
học, nay rơi vào hình thức, nội dung thực chất không còn nữa thì 
biến thành tôn giáo,  biến thành mê tín rồi.  Không có năng lực 
phân biệt đúng sai, không có năng lực phân biệt thiện ác, đương 
nhiên càng không có năng lực phân biệt chân vọng, thậm chí là 
ngay cả lợi hại, được mất đối với chính mình cũng không thể phân 
biệt, đây là mê hoặc đến mức không còn gì hơn! Bản thân chúng 
ta mê hoặc thì sẽ đem lại đau khổ đến cho đại chúng xã hội, cho 
nên nhất định phải giác ngộ. Bản thân ta giác ngộ thì cá nhân ta 
được giải thoát; giúp đỡ người khác giác ngộ, người khác cũng có 
thể được giải thoát. 

Quý vị phải nhớ kỹ sự thật này, người niệm Phật nhiều mà 
người vãng sanh ít.  Trước đây lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường 
nói: “Một vạn người niệm Phật, người thật sự có thể vãng sanh chỉ 
hai, ba người mà thôi.” Nguyên nhân là gì? Hai, ba người này là thật 
làm; người niệm Phật không thể vãng sanh là do không thật làm. 
Vào thời xưa, mỗi người đều biết tự mình tu hành, cho nên Phật 
chỉ giảng kinh thuyết pháp, hoàn toàn không có dẫn chúng cộng 
tu bao giờ. Trong kinh điển, chúng ta không hề xem thấy Thích-ca 
Mâu-ni Phật dẫn dắt đại chúng tu thiền thất, tu Phật thất, không 
có sự việc này, Thế Tôn 49 năm chỉ có giảng kinh thuyết pháp. Tu 
hành là ở cá nhân mỗi người, mỗi người sau khi nghe kinh rõ lý 
rồi thì đều biết tu hành, có câu là: “Sư phụ dẫn vào cửa, tu hành tại 
cá nhân.” 

Thế nhưng đến thời kỳ mạt pháp, căn tánh chúng sanh chậm 



134 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

lụt, phiền não nghiệp chướng nặng, không biết tu hành, buông 
lung lười biếng,  điều này thật đáng tiếc.  Cho nên, hòa thượng 
Mã Tổ Đạo Nhất và thiền sư Bá Trượng phát tâm đề xướng cộng 
tu. Cộng tu là nương chúng tựa chúng, nhà Nho gọi là “mười đôi 
mắt nhìn, mười ngón tay chỉ”, khi đại chúng cộng tu với nhau, nếu 
chúng ta giải đãi thì sẽ cảm thấy ngại ngùng, dùng phương pháp 
này đã thành tựu cho rất nhiều người, công đức vô lượng. Nói cho 
quý vị biết, cá nhân nếu có thể tu hành thành tựu thì đó là người 
thượng thượng căn; người trung hạ căn thì cá nhân tu hành thành 
tựu rất khó khăn, nhất định phải nương chúng tựa chúng, thế nên 
mới có việc mọi người cộng tu. Tập hợp các đồng học chí đồng 
đạo hợp, mỗi ngày cùng nhau nghiên cứu thảo luận, lý ngày càng 
hiểu rõ, ngày càng sáng tỏ thì chúng ta mới có năng lực ứng phó 
với những sự tướng phức tạp, trong cảnh hồng trần cuồn cuộn mà 
được tâm thanh tịnh. 

Sống chung với nhau,  hiệp trợ lẫn nhau,  quan tâm lẫn 
nhau,  đây gọi là nương chúng tựa chúng.  Nhờ mọi người giúp 
đỡ,  nhờ mọi người hiệp trợ,  thành tựu bản thân,  chúng ta cần 
phải tiêu trừ tập khí phiền não của chính mình. Tịnh tông là Đại 
thừa, cổ đức nói với chúng ta, Tịnh tông là Đại thừa trong Đại 
thừa, Nhất thừa trong Nhất thừa, là giáo pháp thù thắng không 
gì bằng. Nếu bạn hiểu được đạo lý này thì quan niệm của bạn, lời 
nói hành vi của bạn chắc chắn không giống như phàm phu. Vì sao 
vậy? Nhất định phải làm tấm gương tốt cho đại chúng xã hội, “học 
vi nhân sư, hành vi thế phạm”. Chúng ta một mình trốn ở trong 



135Pháp sư Tịnh Không

nhà tu hành thành tựu rồi, không đủ để xem là tấm gương cho đại 
chúng xã hội. Cho nên, Bồ-tát có thể xả mình vì người, niệm niệm 
suy nghĩ cho xã hội, niệm niệm suy nghĩ cho hòa bình an định của 
thế giới, suy nghĩ cho hạnh phúc của chúng sanh, từ đây mà làm 
ra cống hiến, đây là Bồ-tát Đại thừa. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã 
hết, chúng ta giới thiệu đến đây. 

Tập 64 (số 19-014-0064)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Hôm nay, Cư Sĩ Lâm bắt 
đầu Phật thất,  đây cũng là pháp hội trung nguyên truy điệu kỷ 
niệm tổ tiên của nhà Phật, ý nghĩa vô cùng trọng đại, chúng ta 
nhất định phải thật nghiêm túc làm tốt pháp hội này. Vừa rồi, tôi 
nhìn thấy một tượng Phật được một cư sĩ từ Malaysia mang đến, 
tượng được tạo rất trang nghiêm, khiến tất cả chúng sanh nhìn 
thấy đều sanh tâm hoan hỉ. “Tượng này có khuôn mẫu không? Có 
à!  Tốt tốt, có thể tạo ra nhiều tượng hơn,  là bằng nhựa phải 
không? Tốt lắm, nhựa tốt hơn sứ, sứ rất dễ vỡ.” Từ khi tôi học Phật 
đến nay, năm xưa lão cư sĩ Triệu Mặc Lâm cúng dường tượng Phật 
này để làm tượng thờ nhân dịp thành lập thư viện Hoa Tạng - Đài 
Bắc của chúng tôi. Tôn tượng này vốn là bằng sứ, đại khái cũng 
có hai, ba trăm năm rồi, cho nên giữ gìn nó thật sự phải hết sức 
cẩn trọng, vì sợ bị vỡ. Về sau chúng tôi dùng phương pháp chụp 
hình,  đem in ra,  in khoảng mấy chục ngàn tấm,  lưu thông trên 
toàn thế giới, mỗi một người nhìn thấy đều sanh tâm hoan hỷ. 



136 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Vào bốn, năm năm trước, ở Đài Loan mới bắt đầu dùng điêu 
khắc gỗ, dựa theo kiểu dáng của tượng Phật này, đại khái đã khắc 
ra nhiều pho tượng, khắc cũng rất đẹp, mang đến nơi đây, cư sĩ 
Lý Mộc Nguyên nhìn thấy cũng hoan hỷ.  Ở Trung Quốc cũng 
dùng kiểu dáng của tượng Phật này, nhưng bằng đồng.  Vốn dĩ 
nghĩ đến tương lai xây làng Di-đà, lúc đó đã có kế hoạch rồi, nên 
đã đúc ra tượng kiểu dáng bằng đồng,  nhưng tượng Phật bằng 
đồng rất nặng, tôi không thể bê lên được, cho nên bằng nhựa vẫn 
tốt hơn.  Hôm nay tu Phật thất,  lát nữa chúng ta sẽ đem tượng 
Phật này thờ tại Phật đường của Phật thất, tôi muốn giới thiệu với 
mọi người, tôi nghĩ mỗi một người đều rất hoan hỷ, thỉnh về nhà 
để cúng dường, tượng Phật đó cùng với tượng Phật ở đây là cùng 
một kiểu dáng. 

Cúng Phật, ý nghĩa quan trọng nhất là nhắc nhở chính mình 
học tập theo đức Phật. Người Trung Quốc xưa gọi là “thấy người 
hiền muốn sao cho bằng”, nhìn thấy người hiền thì chúng ta phải 
sanh khởi ý niệm phải giống như họ vậy. Phật là bậc chí thánh 
chí hiền trong các thánh hiền, đích thực là bậc chí thiện của hai 
cõi trời người, không hề có mảy may khiếm khuyết, đáng được 
chúng sanh chín pháp giới học tập, ngài đã làm ra tấm gương 
tốt nhất,  thị phạm tốt nhất cho chúng ta.  Trong 49 năm cuộc 
đời dạy học của Phật,  tuy ngài đã giảng rất nhiều, chúng ta có 
thể dùng một câu nói để tổng kết lại, suốt 49 năm ngài đã giảng 
những gì? Một câu trong kinh Bát-nhã đã nói sáng tỏ, đó là “thật 
tướng các pháp”, những điều ngài nói với chúng ta là chân tướng 



137Pháp sư Tịnh Không

của vũ trụ nhân sinh. Sau khi hiểu rõ chân tướng thì đây chính 
là “minh tâm kiến tánh” mà trong Thiền tông của nhà Phật đã 
nói; minh tâm kiến tánh chính là triệt để hiểu rõ chân tướng của 
vũ trụ nhân sinh. Sau khi tường tận rồi thì tư tưởng hành vi của 
họ tự nhiên đoan chánh. Tâm đoan chánh chính là tâm chân 
thành,  tâm thanh tịnh,  tâm bình đẳng, tâm chánh giác,  tâm từ 
bi, đây là tâm đoan chánh, tâm Phật. 

Quý vị phải biết, tâm Phật là chân tâm của chính chúng ta, là 
bản tâm của chính chúng ta, vốn dĩ chính là như vậy. Hiện tại biến 
thành không chân, không thành, không thanh, không tịnh, đây là 
sai lầm. Sai lầm này không phải sinh ra đã có, không phải trong 
tự tánh vốn có, mà do mê hoặc điên đảo, vọng tưởng tập khí tạo 
thành. Vậy nên chúng ta muốn học Phật thì phải biết bỏ đi vọng 
tâm do vọng tưởng tập khí của chính mình huân tập, vĩnh viễn rời 
khỏi vọng tâm, khôi phục chân tâm của chúng ta, khôi phục tự tánh 
của chúng ta. Thực hiện chân tâm vào trong đời sống, thực hiện 
vào trong đối nhân xử thế tiếp vật, đó chính là nhìn thấu, buông 
xuống, tự tại, tùy duyên. Cách nói này của Phật; Nho và Đạo, thậm 
chí thần thánh của các tôn giáo khác, đích thực là khác miệng đồng 
lời, đều là nói như vậy, chúng ta nhất định phải tin tưởng. 

Nhà Nho dạy người, nếu chúng ta dùng một câu nói để tổng 
kết lại thì thực tế chính là câu trong sách Đại Học đã nói: “Đại học 
chi đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện” (Đạo của 
Đại Học là ở chỗ làm sáng tỏ minh đức, ở chỗ thân dân, ở chỗ đạt 
đến chí thiện). Khổng, Mạnh cả đời dạy người đều không rời khỏi 



138 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nguyên tắc này. Nhà Nho gọi là “đại nhân” thì trong tôn giáo gọi là 
“thánh nhân”, trong Phật giáo gọi là “Phật Bồ-tát”, danh từ không 
như nhau nhưng nghĩa lý hoàn toàn giống nhau. Việc học của bậc 
đại nhân, thứ nhất là “làm sáng tỏ minh đức”. Làm sáng tỏ minh 
đức chính là minh tâm kiến tánh, chính là triệt để tường tận thật 
tướng các pháp, không khác gì so với nhà Phật nói. Sau khi minh 
đức rồi thì phải thực tiễn, thực tiễn ở “thân dân”, thân dân chính 
là làm thầy, làm mô phạm cho nhân dân, “học vi nhân sư, hành vi 
thế phạm”, đây là thân dân. “Làm sáng tỏ minh đức”, dùng lời của 
nhà Phật để nói thì đó là tự độ, thân dân là độ tha. Tự độ độ tha 
đều phải “đạt đến chí thiện”, phải làm đến cứu cánh viên mãn. Chí 
thiện của nhà Phật, chúng ta thường xem thấy trong kinh Phật có 
một danh từ là “Vô thượng chánh đẳng chánh giác”, đó là “đạt đến 
chí thiện” trong nhà Phật, chúng ta gọi là Phật đạo viên mãn, Phật 
quả cứu cánh viên mãn, đây là chí thiện. 

Nhà Nho nói rất hay,  trong sách Đại Học nói: “Tri chỉ nhi 
hậu hữu định” (Biết mục tiêu thì sau đó có định). Bạn biết được 
“đạt đến chí thiện”  thì tâm của bạn sẽ định. Vì sao vậy? Bạn sẽ 
không còn bị phiền não làm dao động, không bị cảnh giới bên 
ngoài mê hoặc. Do đây có thể biết, vì sao Phật pháp Đại thừa, Thế 
Tôn vừa mở đầu bèn khuyên người phát tâm Bồ-đề? Dụng ý của 
việc khuyên người phát tâm Bồ-đề đó chính là “biết mục tiêu” mà 
nhà Nho nói. Bạn có một phương hướng hướng thượng, có một 
mục tiêu hướng thượng là ta phải làm Phật, phát tâm Bồ-đề chính 
là phát tâm làm Phật. Nhà Nho gọi là phát tâm làm thánh, nhà 



139Pháp sư Tịnh Không

Nho nói “đọc sách chí tại thánh hiền”. Vì sao cầu học? Vì sao đọc 
sách? Là vì muốn học thánh nhân. Do đây có thể biết, nhà Nho 
thì làm thánh, nhà Phật thì làm Phật, đây là đạt đến chí thiện. Ta 
phải làm thánh, phải làm Phật, nhất quyết không được nước chảy 
bèo trôi, nhất quyết không được xuôi theo dòng ô trược, cho nên 
tâm của họ định. “Định nhi hậu năng tịnh, tịnh nhi hậu năng an, 
an nhi hậu năng lự, lự nhi hậu năng đắc” (Định rồi sau mới có thể 
tĩnh, tĩnh rồi sau mới có thể an, an rồi sau mới có thể quán chiếu, 
quán chiếu rồi sau mới có thể đắc). Đây là một quá trình vĩnh 
viễn không thay đổi. 

Quay lại nhìn xã hội hiện tại, vì sao xã hội động loạn, lòng 
người bất an như vậy? Điều kiện đời sống vật chất ưu việt hơn so 
với trước đây gấp nhiều lần, vì sao đời sống thống khổ đến như 
vậy? Chính là vì họ không biết mục tiêu. Hay nói cách khác, họ 
không có phương hướng, mục tiêu chính xác, giống như một 
chiếc thuyền đi trong biển lớn, không biết phương hướng, không 
biết phải đi đến nơi đâu,  họ đương nhiên sẽ bất an.  Tình hình 
xã hội ngày nay đích thực là như vậy.  Làm thế nào giúp đỡ 
chính mình, giúp đỡ chúng sanh tiêu trừ nghi hoặc, mê chướng 
này? Trên thế giới hiện nay cũng có một số chí sĩ nhân từ chân 
thật có học vấn, có kiến thức, họ kêu gọi rằng: “Muốn giải quyết 
vấn đề xã hội của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật 
pháp Đại thừa.” Chúng ta nghĩ thử thấy không sai. 

Học thuyết Khổng Mạnh dạy chúng ta “làm sáng tỏ minh 
đức, thân dân, đạt đến chí thiện”, Phật pháp Đại thừa dạy chúng 



140 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

ta  “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi,  nhìn 
thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên”, 18 chữ này, sau cùng tổng 
kết về niệm Phật, đây là đại viên mãn, chắc chắn không uổng công 
vô ích. Cho nên, sự chỉ đạo này của Nho và Phật đích thực giúp 
cho chúng ta ở trong biển khổ tìm ra được phương hướng,  tìm 
ra được mục tiêu,  không còn bàng hoàng,  không còn mê hoặc 
nữa, nhà Phật gọi là lìa khổ được vui. Đại cương lĩnh mà Nho và 
Phật nói, chúng ta phải nên tiếp nhận, y giáo phụng hành. Kinh 
sách của hai nhà này đều vô cùng phong phú,  đó là hạng mục 
chi tiết,  chúng ta học được bao nhiêu  thì được bấy nhiêu thọ 
dụng. Học ít thì được thọ dụng nhỏ; học nhiều thì được thọ dụng 
lớn; học triệt để thì được thọ dụng cứu cánh viên mãn. Nho, Phật 
như vậy, các tông các phái khác, mỗi một tôn giáo khác nhau cũng 
đều là như vậy, chúng ta đã rõ ràng, chúng ta đã tường tận. 

Chúng ta ngày nay đích thực có thể khẳng định, tất cả tôn 
giáo đều là giáo dục xã hội đa nguyên văn hoá mà người hiện nay 
nói. Điều mà mỗi một giáo phái, mỗi một tôn giáo nói đích thực 
là cùng một sự việc, là cùng một phương hướng, cùng một mục 
tiêu, chẳng qua điều họ nói ra có chút khác biệt ở một phần và 
viên mãn; Nho và Phật nói được viên mãn, mỗi tông phái của các 
tôn giáo khác chưa nói được viên mãn. Nhưng chúng ta không 
được chấp trước vào cách nói, đúng như nhà Phật dạy người: đối 
với người thượng căn lợi trí thì nói pháp cứu cánh viên mãn, đối 
với người căn tánh trung hạ thì nói pháp gần viên mãn. Do đây có 
thể biết, cái gọi là “viên mãn”, cái gọi là “không viên mãn” không 



141Pháp sư Tịnh Không

phải là sự khác biệt trên tông chỉ giáo học, mà do căn tánh của 
chúng sanh tiếp nhận giáo học có khác biệt, chúng ta phải hiểu 
đạo lý này. 

Hiện nay do thông tin phát triển, giao thông thuận tiện, địa 
cầu này biến thành một đại gia đình, điều này chúng ta cần phải 
nhận biết. Cho nên, những học thuật khác nhau,  tôn giáo khác 
nhau, dần dần sẽ nhất định dung hợp quán thông, khiến tất cả 
chúng sanh đều có thể hướng về sự cứu cánh viên mãn,  thành 
tựu mục tiêu sau cùng của giáo học đa nguyên văn hoá. Sau đó 
chúng ta sẽ nhìn thấy thế giới này tường hòa, xã hội phồn vinh 
hưng vượng, giữa người với người tương thân tương ái giống như 
cha con anh em, đôi bên tôn trọng lẫn nhau, hợp tác giúp đỡ lẫn 
nhau, động loạn bất an của thế gian này có thể tiêu trừ, nguy cơ 
kiếp nạn của thế gian cũng có thể hóa giải. Chúng ta ở đây nhận 
biết được công năng của giáo dục, tầm quan trọng của giáo 
học. Tôn giáo không được chỉ có mỗi nghi thức, chỉ có nghi thức 
là mê tín, chúng ta cần phải tỉ mỉ nghiêm túc nghiên cứu giáo 
nghĩa,  giải thích giáo nghĩa,  phụng hành giáo nghĩa,  thực hành 
vào trong công việc, đời sống thực tế của chúng ta, đối nhân xử thế 
tiếp vật. Phật pháp chân thật mang lại lợi ích cho chúng sanh, có 
cống hiến thù thắng không gì sánh bằng. Chúng ta là người giác 
ngộ, người sáng tỏ  thì phải nên hết lòng nỗ lực phụng hành và 
thúc đẩy. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến 
chỗ này. 



142 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Tập 65 (số 19-014-0065)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười,  kinh văn hàng thứ ba từ dưới lên: 
“Lại nữa, long vương! Nếu lìa sân giận thì được tám loại tâm pháp hỷ 
duyệt.” Đây là loại thứ hai của tam độc phiền não. Cái hại của tham 
dục phía trước tôi đã nói sơ lược qua rồi. Tai hại của sân giận thì vô 
cùng mãnh liệt, mang lại tổn hại lớn nhất đối với thân tâm của chính 
mình, hơn nữa bị tổn hại vô cùng mau chóng. Tổn hại của tham dục 
thì chậm rãi, thời gian dài; tổn hại của sân giận thì thời gian ngắn mà 
vô cùng mãnh liệt. Chúng ta xem thấy trong Ấn Quang Đại Sư Văn 
Sao, một số phụ nữ thiếu hiểu biết ở nông thôn sau khi tức giận rồi 
cho trẻ nhỏ bú sữa, sau khi trẻ nhỏ bú rồi thì trúng độc tử vong. Do 
đây có thể biết, sân giận có thể biến sữa thành độc tố, bạn nói xem 
đáng sợ dường nào! Chúng ta biết được sữa có thể biến thành độc 
tố, máu huyết cũng có thể biến thành độc tố. 

Vì sao người Hồi giáo  ăn thịt bò, ăn thịt dê,  họ không ăn 
máu, họ nhất định sẽ rửa thật sạch máu, tôi nghĩ họ hiểu được đạo 
lý này. Động vật khi bị giết hại thì không thể nào không khởi tâm 
sân giận, tâm sân giận này sẽ biến máu huyết thành độc tố, đây là 
việc rất rõ ràng. Cho nên Phật nói với chúng ta, sân giận là nhân 
tố thứ nhất của cõi địa ngục. Đương nhiên, bị đọa địa ngục thông 
thường mà nói là mười ác nghiệp thảy đều có đủ, tạo mười ác bất 
thiện mới đọa vào địa ngục, thế nhưng điều kiện thứ nhất chính 
là sân giận.  Nếu như phạm mười ác nghiệp  mà sân giận không 



143Pháp sư Tịnh Không

nghiêm trọng thì không đến nỗi đọa địa ngục, quả báo của ngạ 
quỷ, súc sanh nhẹ hơn so với địa ngục. Cho nên sân giận, thực tế 
mà nói là quá đáng sợ, tổn hại cực kỳ nghiêm trọng đối với thân 
tâm của chúng ta, sức phá hoại cực lớn. 

Nhà Phật nói: “Một niệm tâm sân khởi, trăm vạn cửa chướng 
ngại mở.” Chúng ta tỉ mỉ mà suy xét câu nói này của nhà Phật không 
hề quá đáng. Đồng tu học Phật cũng thường nghe câu “lửa thiêu 
rừng công đức”, lửa là sân giận, nổi tức giận. Cho nên, một người 
tích lũy công đức vô cùng gian nan, bạn tu tích công đức, tu tích 
được rất nhiều năm rồi, hôm nào bạn cảm thấy không vui, một 
cơn giận nổi lên  thì công đức của bạn mất hết, cho nên không 
dễ gì thành tựu được công đức. Chúng ta phải nghĩ xem, chính 
mình tích công lũy đức rốt cuộc đã tích được bao nhiêu công 
đức?  Phải nghĩ xem, tính từ sau ngày nổi giận trở đi,  nếu ngày 
hôm qua đã nổi trận lôi đình, vậy thì công đức không còn nữa, 
công đức của bạn nhiều nhất là mấy giờ đồng hồ; sáng sớm sau 
khi nổi giận, công đức hoàn toàn mất hết. Vì sao vậy? Công đức 
là tâm thanh tịnh, công đức là giới định tuệ, bạn vừa khởi tâm tức 
giận thì tâm thanh tịnh của bạn không còn nữa. 

Bạn xem lời của bà Hứa Triết,  bà nói khởi tức giận một 
phút, cần phải mất ba ngày thì tâm này mới có thể hồi phục bình 
thường.  Thế là chúng ta bèn liên tưởng đến,  nổi tức giận mười 
phút, hai mươi phút thì một tuần lễ cũng chưa thể hồi phục; huống 
hồ thường xuyên sân giận  thì phiền phức lớn rồi,  chắc chắn là 
nghiệp nhân của đường địa ngục. Cho nên, người tu đạo tại sao lại 



144 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tự gây chướng ngại cho chính mình? Bạn giận người khác, người 
khác có bị hại chăng? Chưa chắc! Nếu đối phương có tu dưỡng thì 
không bị chút tổn hại nào, nhưng đối với chính mình thì có tổn 
hại nghiêm trọng. Chúng ta phải tỉ mỉ tư duy những lời giáo huấn 
của Phật trong kinh điển, bình lặng mà quán sát hành vi của chính 
mình và người khác, hành vi của người khác có thể dùng làm tham 
khảo cho chính mình. Con người phần nhiều không thể thấy lỗi 
của chính mình, nhưng rất dễ thấy lỗi lầm của người khác; từ lỗi 
lầm của người khác, chúng ta dùng nó để phản tỉnh, xem người 
khác là tấm gương phản chiếu của chính mình, sửa ác hướng thiện. 

Nếu chúng ta thường khởi tức giận,  thường có tâm sân 
giận thì tám loại tâm pháp hỷ duyệt mà đoạn tiếp theo nói, bạn 
hoàn toàn không có được. Tám loại tâm pháp hỷ duyệt này, nhà 
Phật thường nói là “thường sanh tâm hoan hỷ”,  triển khai ra là 
tám câu này. Chúng ta chính mình phải trắc nghiệm chính mình 
xem có còn ý niệm sân giận hay không, dùng tám câu này kiểm 
điểm thì rất thích hợp.  Nếu như đều có đủ tám câu này  thì có 
thể chứng minh bạn không có tâm sân giận, bạn chân thật đã lìa 
tâm sân giận. Nếu bạn không có tám câu này thì tâm phiền não 
sân giận của bạn cùng lắm là tạm thời không khởi hiện hành mà 
thôi, chưa hề lìa khỏi sân giận, gặp duyên bèn khởi tác dụng. 

Cho nên, trong pháp môn Tịnh độ sợ nhất chính là khi lâm 
chung khởi lên sân giận; lúc này chính là thời khắc then chốt, con 
người sau cùng khi trút hơi thở rồi, tiếp đó họ đi đến cõi nào để 
đầu thai; nếu ý niệm sau cùng là sân giận thì phần nhiều đều rơi 



145Pháp sư Tịnh Không

vào đường địa ngục. Trong sách “Sức chung tân lương” và “Sức 
chung tu tri” vì sao xem trọng việc lúc người lâm chung không 
được xúc chạm đến họ như vậy?  Tình hình thần thức rời khỏi 
thân thể, phàm phu chúng ta không biết. Trong kinh Phật nói với 
chúng ta,  đây là lúc họ thống khổ nhất, trong kinh điển thí dụ 
cho sự thống khổ “như lột mai rùa sống vậy”, cho nên nếu bạn 
đụng vào họ, sờ chạm đến họ thì rất dễ dẫn khởi tâm sân giận của 
họ, đây là bất lợi cực lớn đối với người mất. Có một số người nghe 
nói sau khi người qua đời bèn xem hơi ấm còn lại ở chỗ nào, kiểm 
tra xem là họ đến đường thiện hay là đến đường ác. Tốt nhất đều 
không được sờ chạm, chúng ta muốn thăm dò một chút, nhưng 
không biết thần thức của họ đã ra khỏi hay chưa. Nếu thần thức 
ra khỏi rồi thì không vấn đề gì; nếu thần thức chưa ra khỏi, vậy thì 
bất lợi cho họ. Thế nên không nhẫn tâm làm việc này. 

Thông thường nói thần thức ra khỏi thân thể từ 8 giờ đến 
12 giờ đồng hồ; cũng chính là nói trong vòng 8 giờ đồng hồ nhất 
định không được đụng chạm đến họ, họ nằm ở trên giường cũng 
không được đụng vào giường, đây mới là chân thật ái hộ, chân 
thật giúp đỡ. Sau 8 giờ đồng hồ, bạn muốn thử nghiệm thăm dò 
thì được, thế nhưng an toàn nhất là sau 12 giờ đồng hồ, sau khi dứt 
hơi 12 giờ đồng hồ thì an toàn. Chúng ta phải biết thường thức 
này,  chúng ta phải giúp đỡ người, thành tựu cho người,  không 
được hại người. Do đây có thể biết, người niệm Phật cho dù khi 
còn sống công phu niệm Phật không tệ,  nhưng lúc vãng sanh 
người thân quyến thuộc trong nhà không hiểu được đạo lý này, ở 



146 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

bên cạnh vừa khóc vừa kêu thì dễ khiến họ sanh khởi cảm tình, lại 
còn sờ chạm đến họ, đẩy đẩy họ, vậy thì càng nguy. Có được mấy 
người đến lúc lâm chung có thể gặp được thiện tri thức, hiểu được 
những đạo lý này, biết được những chân tướng sự thật này, chân 
thật đến giúp đỡ họ? Thân bằng quyến thuộc nhìn thấy người già 
qua đời thì khó mà phân ly buông bỏ, hãy cách ly họ, không để 
họ nghe được âm thanh tiếng khóc của thân bằng quyến thuộc, 
giờ khắc then chốt này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Phải phòng 
hộ chu đáo,  như lý như pháp mà trợ niệm  thì đích thực có đại 
lợi ích đối với họ.  Vào lúc này trong lòng họ chánh niệm phân 
minh, đề khởi một câu Phật hiệu thì chắc chắn được vãng sanh; 
khi lâm chung mười niệm hay một niệm đều chắc chắn được vãng 
sanh, đây chính là nguyện thứ 18 trong 48 nguyện. 

Từ những chỗ này chúng ta hiểu rõ, trợ niệm vô cùng quan 
trọng, trợ niệm là công đức lợi ích chân thật. Đại Từ Bồ-tát nói 
rất hay: Bạn có thể giúp cho hai người vãng sanh thì hơn chính 
mình tinh tấn; bạn có thể giúp cho mười mấy người vãng sanh thì 
phước báo của bạn là vô lượng, bản thân tương lai vãng sanh, đích 
thực trong tâm bạn đã nắm chắc rồi. Nếu bạn có thể giúp trên 
một trăm người vãng sanh, Bồ-tát Đại Từ nói, bạn chính là Bồ-tát 
thật sự. Cho nên có rất nhiều đoàn thể niệm Phật, họ đều có tổ 
chức đoàn trợ niệm, đây là việc tốt, đáng được đề xướng, việc này 
đối với người niệm Phật công phu không thuần thục thì có lợi ích 
lớn, có giúp đỡ lớn. Thế nhưng chúng ta sanh vào thời đại này, thời 
đại này phước rất mỏng, chướng duyên quá nhiều. Xã hội này mỗi 



147Pháp sư Tịnh Không

bước đều là cạm bẫy, nơi nơi đều là địa ngục, hơi không cẩn trọng 
một chút thì chắc chắn đọa lạc, sức dụ hoặc bên ngoài quá lớn. 
Phiền não tập khí bên trong nặng, sức mạnh dụ hoặc bên ngoài 
quá lớn, bạn làm sao mà không đọa lạc? Học Phật cũng khó giữ 
không đọa lạc. Ngày nay, chúng ta có được thành tựu nhỏ, nhờ 
vào đâu mà đắc lực vậy? Nhờ vào ngày ngày đọc kinh, ngày ngày 
nghe pháp, dùng việc này để huân tập. 

Sức mạnh huân tập nếu có thể cân bằng với phiền não tập 
khí thì vẫn không thể bảo đảm được vãng sanh. Sức mạnh huân tập 
cần phải vượt hơn phiền não tập khí, cũng chính là nói, xác thực 
bạn có thể phục được phiền não tập khí, gọi là “phục phiền não”. 
Mọi lúc mọi nơi, phiền não tập khí đều không khởi hiện hành, 
những ngoại duyên bên ngoài, bất luận là thuận cảnh hay nghịch 
cảnh, thiện duyên hay ác duyên, sáu căn đối mặt đều có thể không 
bị ảnh hưởng thì bạn có thể nắm chắc phần vãng sanh, công phu 
này cần phải được giữ gìn. Chân thật muốn giữ gìn, hay nói cách 
khác, đối với duyên đời nhất định phải lạnh nhạt thì mới giữ gìn 
được, chân thật có thể làm được nhìn thấu, buông xuống, đối với 
việc tu học của một đời này là cầu sanh Tịnh độ thì đây mới xem 
là có thành tựu. Nếu như không thể giữ được, vẫn bị cảnh giới bên 
ngoài dao động, phiền não trong nội tâm vẫn thường khởi hiện 
hành, việc này chính mình phải cảnh giác, đối với việc cầu sanh 
Tịnh độ không hề nắm chắc chút nào, đối với tương lai đọa ba 
đường ác thì tỉ lệ rất lớn, có thể từ chỗ này mà cảnh giác, đây mới 
xem là bạn đã giác ngộ. 



148 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Nếu như đối với những cảnh giới hiện tiền vẫn là mờ mịt, vẫn 
là nước chảy bèo trôi thì chúng ta phải cảnh giác, đời sau ta vẫn 
sẽ luân hồi trong sáu cõi, vẫn sẽ đọa lạc, đời sau còn khổ hơn đời 
này. Chúng ta suy ngẫm kỹ xem, chúng ta đời sau có thể được thân 
người hay không? Thập thiện nghiệp đạo ta có thể làm được bao 
nhiêu? Ngày trước trong lúc giảng dạy tôi thường nói, nếu có thể 
làm được 80% thập thiện nghiệp đạo thì có thể miễn cưỡng giữ 
được thân người. Nếu bạn nói tôi làm được 60%, vẫn còn 40% 
chưa làm được thì hoàn toàn không thể tin cậy, vì vậy chúng ta 
không thể không hết lòng, không thể không nỗ lực. Tám loại pháp 
ở đây, mỗi một điều pháp, chúng ta chính mình đều rất nghiêm 
túc kiểm điểm, học tập. 

“Một, không có tâm tổn não”, tổn là tổn người lợi mình, não là 
làm cho người khác phiền não. Chúng ta có làm hay không? “Không 
có, không có làm việc này.” Chưa chắc! Hành vi việc làm của chính 
mình khiến người khác nhìn thấy chán ghét thì chính là “tâm tổn 
não”. Chúng ta hằng ngày đang làm, ngày đêm đang làm nhưng 
đều không biết. Khó, khó vô cùng! Chúng ta biết phải làm thế 
nào mới chân thật làm được “không có tâm tổn não”? Cần phải 
trì giới, tuân thủ pháp tắc, giữ quy củ, mọi người nhìn thấy bạn 
đều sẽ hoan hỉ, sẽ không khiến người chán ghét. Cho nên điều 
đầu tiên, chúng ta làm người đâu có thể làm được thập toàn thập 
mỹ, nhưng phải tận sức mà làm, thật sự làm được cúi đầu ngẩng 
đầu không hổ thẹn thì tâm của chúng ta mới có thể an. Chúng ta 
ở trong đoàn thể mà không giữ quy củ của đoàn thể, tuy là người 



149Pháp sư Tịnh Không

ta ngại không nói ra với bạn, nhưng trong lòng họ đều thấy không 
vui, vậy thì bạn đã tổn não mọi người rồi. Giới tướng ở trong đây 
rất là vi tế, chúng ta nhất định phải biết được. Hôm nay thời gian 
đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

Tập 66 (số 19-014-0066)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, hàng thứ ba từ dưới lên: “Lại nữa, 
long vương! Nếu lìa được sân giận thì được tám loại tâm pháp hỷ 
duyệt. Những gì là tám? Một, không có tâm tổn não.” Hôm qua, tôi 
đã giới thiệu đến chỗ này. Hôm nay chúng ta xem tiếp: 

“Hai, không có tâm sân giận.” Tám loại đã nói, tám loại này 
là tám loại lớn, cảnh giới của mỗi loại đều là vô lượng vô biên, hễ 
có những phiền não này hiện hành thì đều thuộc về sân giận; nếu 
đoạn được sân giận rồi thì những thứ mà ở đây nói tự nhiên sẽ 
không tồn tại. Tâm tổn não, tâm sân giận, tâm tranh tụng, thậm 
chí là không hòa mục nhường nhịn, đây đều là sự hiện hành của 
sân giận. Việc khởi tâm động niệm trong đời sống thường ngày, 
đặt tổn não ở hàng đầu  là vô cùng có đạo lý, phàm phu dù cố 
tình hay vô ý đều khiến tất cả chúng sanh sanh phiền não. Câu 
thứ hai nói “không có tâm sân giận”, người đời hơi chút bất như 
ý thì sân giận tự nhiên sanh khởi, từ đó cho thấy tập khí nghiệp 
chướng này sâu nặng. Trong kinh điển thường nói: “Một niệm 
tâm sân khởi, trăm vạn cửa chướng ngại mở.” Tâm sân giận vừa 



150 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

khởi lên thì trí tuệ không còn nữa; không những trí tuệ, mà lý trí 
chúng ta thường nói, lý trí bị che mất rồi. Cho nên hoàn toàn xử 
sự theo cảm tính, xử sự theo cảm tính thì đâu có lý nào mà không 
sai lầm? Không những làm tổn hại thân thể của chính mình, lần 
trước tôi đã nêu ví dụ nói rõ rồi, hơn nữa còn vô tình hay cố ý 
kết oán thù với tất cả chúng sanh. Oán thù nếu không được hóa 
giải, khi nhân duyên chín muồi thì báo ứng hiện tiền, gọi là oan 
oan tương báo không bao giờ dứt. Hơn nữa quả báo nhất định là 
mỗi lần một tàn khốc hơn. 

Nếu quý vị đọc phần đầu của An Sĩ Toàn Thư là Văn Xương 
Đế Quân Âm Chất Văn, phần trước có một bài văn rất dài, Đế 
Quân nói ông 17 đời là sĩ đại phu, những nghiệp ông đã tạo, những 
quả báo phải chịu rất đáng để chúng ta cảnh giác, cho nên oan gia 
nên giải, không nên kết. Người không học Phật thì chẳng cần phải 
nói, sau khi học Phật rồi, chúng ta phải luôn tin rằng “nhân quả 
thông ba đời”. Con người nhất định không phải chỉ có một đời này, 
nếu như chỉ có một đời này thì việc gì phải tu hành? Không cần 
thiết, tạo phiền phức để làm gì? Nhưng xác thực là có quá khứ, có 
hiện tại, có vị lai; quá khứ không điểm bắt đầu, vị lai không điểm 
kết thúc. Quá khứ đã từng tạo không ít tội nghiệp, dưỡng thành 
tập khí phiền não sâu nặng, việc này hết thuốc chữa rồi. Chúng ta 
gặp được Phật pháp, gặp được sự chỉ điểm, giáo huấn của thánh 
hiền, chúng ta đã giác ngộ. Sau khi giác ngộ thì phải biết sửa lỗi 
làm mới. Sau khi giác ngộ rồi thì sẽ không vì một đời này mà lo 
nghĩ, tầm nhìn của bạn mở rồi thì bạn có tiền hậu nhãn. Gọi là 



151Pháp sư Tịnh Không

tiền hậu nhãn tức là bạn nhìn thấy quá khứ, bạn cũng nhìn thấy 
vị lai, tiền hậu nhãn này là trí nhãn, là huệ nhãn, chúng ta làm thế 
nào lo nghĩ cho đời sau, vậy thì đúng rồi. 

Đời này vô cùng ngắn ngủi, cho dù sống đến 100 tuổi  thì 
cũng trôi qua trong khảy ngón tay. Người thông minh ở trong thời 
gian ngắn ngủi này làm sao tìm đường xuất ly, làm sao ra khỏi lục 
đạo luân hồi? Nhà Nho nói rất hay: “Minh đức, thân dân, đạt đến 
chí thiện.” Sau đó nói: “Biết mục tiêu thì sau đó có định”, mục tiêu 
là gì vậy? Là đạt đến chí thiện. Chí thiện, trong Phật pháp nói rất 
rõ ràng, chí thiện là A-nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ-đề (Vô thượng 
chánh đẳng chánh giác), đây là chí thiện; chúng ta phải đem tâm 
định vào trong mục tiêu này,  đây gọi là biết mục tiêu.  Chúng 
ta chẳng cầu gì cả, pháp thế xuất thế gian một thứ cũng không 
dính nhiễm, lời trong Thiền tông gọi là: “Đi qua cả bụi hoa, thân 
không dính mảnh lá.” Đây là gì? Đây chính là đã buông xuống vạn 
duyên, một lòng hướng về vô thượng Bồ-đề. 

Tối hôm qua,  hội trưởng và tôi cùng nhau bàn về vấn đề 
của lớp bồi dưỡng khóa kế tiếp, cũng bàn đến một số tình hình 
chung của người xuất gia trong giới Phật giáo hiện nay. Phật pháp, 
nếu muốn thành tựu thì không thể không buông xuống thế pháp, 
chúng ta phải có năng lực phân biệt giữa thế pháp và Phật pháp. 
Phật pháp là chánh giác, thế pháp là mê tình. Sự việc trong cửa 
Phật, nếu không giác ngộ thì cũng là thế pháp; sự việc trong thế 
pháp, nếu giác ngộ rồi thì cũng gọi là Phật pháp. Từ đâu phân biệt 
Phật pháp và thế pháp?  Từ giác và mê mà phân biệt.  Cho nên 



152 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Phật dạy chúng ta, thái độ đối với tất cả pháp thế xuất thế gian là 
tự tại, tùy duyên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Nếu 
như phan duyên thì chính là thế pháp, còn tùy duyên thì là Phật 
pháp. Hay nói cách khác, khiến chúng ta mọi thứ không tự tại thì 
đây là thế pháp; được đại tự tại thì đó chính là Phật pháp. Chúng 
ta phải làm thế nào mới có thể đạt được? Tôi nghĩ rất nhiều đồng 
tu đều mong cầu điều này, nếu muốn đạt được tự tại, nếu muốn 
thật sự làm được tùy duyên thì nhất định phải xả bỏ thập ác, xa lìa 
tham sân si mạn thì sẽ tự tại. Bên trong không phiền não thì cảnh 
giới bên ngoài sẽ không cách gì cám dỗ bạn được. Cảnh bên ngoài 
còn có thể cám dỗ bạn, tức là phiền não của bạn chưa đoạn. Nó 
cám dỗ bạn gì vậy? Cám dỗ bạn phiền não, khiến phiền não của 
bạn khởi hiện hành. Cho nên, nếu chúng ta đã đoạn phiền não ở 
bên trong rồi, vô tư vô ngã, không có tham sân si mạn thì dù cảnh 
giới bên ngoài nhiều đến đâu, đẹp đến đâu thì mình cũng không 
động tâm, như vậy mới có thể được tự tại, như vậy mới có thể tùy 
duyên. Tùy duyên nhất định là tự tại, trong tùy duyên mà mang 
lại phiền não thì đó là sai rồi, chúng ta không được thuận theo sự 
việc này, trong tùy duyên nhất định là không có phiền não. 

Phiền não của thế gian phần lớn bắt nguồn từ được mất, tâm 
được mất quá nặng.  Thật sự vô tư vô ngã,  không có tham sân 
si mạn  thì quý vị biết tâm được mất không còn nữa,  lúc này 
có thể tùy duyên rồi. Có duyên thì rộng làm lợi ích cho chúng 
sanh,  không phải vì chính mình,  mà vì lợi ích chúng sanh; khi 
không có duyên thì tâm hạnh và việc lợi ích cho chúng sanh cũng 



153Pháp sư Tịnh Không

tuyệt đối không gián đoạn, phương pháp làm không như nhau. Cổ 
đức thường nói, có duyên phận thì chúng ta hết lòng hết sức giúp 
đỡ người khác, giúp đỡ xã hội; nếu không có duyên phận này thì 
riêng thân mình thiện, cho nên không có ngừng nghỉ. Đây chính 
là điều cổ nhân đã nói: “Có duyên thì chúng ta giúp thiên hạ cùng 
thiện, không có duyên thì riêng thân mình thiện.” Riêng thân mình 
thiện chính là chuẩn bị cho tương lai khi gặp được duyên bèn phục 
vụ cho mọi người, niệm niệm không quên tâm này, đây chính là 
tâm đại Bồ-đề, chính là tâm độ chúng sanh. 

Có một số đệ tử nhà Phật,  tại gia hay xuất gia tôi đều đã 
gặp, tâm từ bi rất nặng, niệm niệm không bỏ việc phục vụ chúng 
sanh, nghĩ mọi phương pháp để tìm cơ hội, chuốc lấy phiền não 
vào người.  Đây là sai lầm,  đây chính là phan duyên chứ không 
phải tùy duyên. Bản thân vắt óc ở đó lập kế hoạch, cần phải làm 
thế này, thế nọ thì sai rồi. Người hiểu rõ sẽ không có cách làm như 
vậy, mà có một cách làm khác, đó là cầu Phật lực gia trì, vậy là chính 
xác. Cầu Phật lực gia trì không phải là mỗi ngày đứng trước hình 
tượng Phật Bồ-tát cầu xin, đó cũng thuộc về phan duyên, đây thật 
sự là sai một li đi ngàn dặm. Nỗ lực hoàn thiện chính mình, niệm 
niệm không bỏ mất tâm nguyện phục vụ chúng sanh, đây chính là 
cầu Phật Bồ-tát gia trì. Do đây có thể biết, Phật Bồ-tát gia trì chắc 
chắn không bỏ thời tiết nhân duyên, thời tiết nhân duyên chưa 
chín muồi thì sẽ không gặp được cơ hội. 

Năm xưa, tôi cầu học ở Đài Trung, ngày rời xa thầy, tôi đã 
phát nguyện dạy học, nhưng mãi vẫn chưa có cơ hội. Tôi đã đợi 



154 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

40 năm, duyên ở Singapore này mới chín muồi, duyên này chín 
muồi cũng là điều mà tôi không ngờ đến. Tôi không hề yêu cầu cư 
sĩ Lý Mộc Nguyên lập lớp bồi dưỡng để tôi đến dạy. Ông phát tâm 
đến tìm tôi thì duyên này chín muồi rồi. Nếu tôi phát tâm đi tìm 
ông, thỉnh cầu ông lập lớp bồi dưỡng để tôi đến dạy, nếu tôi dạy 
không tốt thì ông ấy sẽ mắng tôi. Đây gọi là thời tiết nhân duyên, 
phải thật có tâm kiên nhẫn chờ đợi thời tiết nhân duyên, tôi đợi 
trong thời gian dài như vậy. 

Đại đức tại gia,  lão pháp sư xuất gia đều khuyên tôi dạy 
học, khuyên tôi viết sách, ít nhất cũng có hơn mấy chục lần. Tôi 
chẳng phải không chút động lòng,  mà tôi biết thời tiết nhân 
duyên chưa chín muồi. Chưa chín muồi nói chung không ngoài 
hai nguyên nhân,  thứ nhất là đức hạnh và học thuật của mình 
vẫn chưa đủ để truyền pháp  nên Phật Bồ-tát sẽ không có cảm 
ứng; thứ hai là vào lúc ấy ở nơi đó chưa có người thật sự phát tâm 
học pháp. Hai loại duyên này thiếu một cái thì đều không chín 
muồi,  hai loại duyên buộc phải đều chín muồi. Phật lực gia trì 
là do cơ duyên đã chín muồi rồi, tôi hiểu rất rõ. Cho nên khi chưa 
chín muồi thì nhất định phải nỗ lực dụng công tu hành hơn nữa. 

Phương pháp dụng công rất nhiều, nhà Phật thường nói tám 
vạn bốn ngàn pháp môn, nhiều pháp môn như vậy, pháp môn nào 
đối với mình có lợi ích thì tự mình phải biết. Nếu không biết thì tự 
mình có thể thử nghiệm. Thế nào gọi là có lợi ích? Đó là chắc chắn 
không làm mình đọa lạc, đây là điều kiện quan trọng nhất, từng 
giây từng phút phải đề phòng. Nếu thật sự không làm mình đọa 



155Pháp sư Tịnh Không

lạc, chúng ta là thành phần trí thức, phương pháp hiệu quả nhất là 
gần gũi thiện tri thức. Thiện tri thức ở đâu? Kinh điển. Kinh điển 
là do Phật nói, ta mỗi ngày đọc kinh là gần gũi Phật-đà; mỗi ngày 
nghiên cứu chú giải là gần gũi bậc thiện hữu xưa nay. Các ngài giúp 
chúng ta giải thích kinh điển, chúng ta xem nhiều nghe nhiều thì 
sẽ khai trí tuệ của mình. Mỗi ngày tăng trưởng trí tuệ,  vậy thì 
không dễ dàng đọa lạc. Cổ nhân thường nói: “Ba ngày không đọc 
sách thánh hiền thì mặt mũi hoàn toàn khác.” Lời nói này chúng ta 
hiện nay nghe qua cảm thấy một chút cũng không quá đáng, nếu 
như ba ngày chúng ta không đọc kinh, không đọc chú giải, đem 
Phật pháp để qua một bên thì tập khí phiền não bèn hiện hành, 
chúng ta chắc chắn không có năng lực kháng cự với rất nhiều cám 
dỗ trong xã hội này, chúng ta không có biện pháp điều phục tập 
khí phiền não của mình, vậy là đọa lạc rồi. 

Biết bao người hằng ngày đang đọa lạc mà chính mình không 
biết. Người sáng mắt thấy rất rõ ràng, muốn giúp đỡ; giúp đỡ thì 
cũng phải dựa vào thời tiết nhân duyên, đây chính là nhà Phật 
thường nói: “Phật không độ người không có duyên.”  Thế nào gọi 
là có duyên? Thật sự có thể tin, có thể hiểu, có thể hành. Thật sự 
có năng lực phân biệt tốt xấu, có năng lực phân biệt đúng sai tà 
chánh thì đây là cơ duyên chín muồi, Phật Bồ-tát đặc biệt quan 
tâm; duyên chưa chín muồi thì quan tâm họ cũng vô ích, vì họ 
không thể tiếp nhận. “Trong cửa nhà Phật, không bỏ một ai”, lời 
nói này đều là sự thật,  cũng là điều mà chúng ta cần phải học 
tập. Cho nên, từng giây từng phút phải kiểm điểm xem chúng ta 



156 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

còn tâm sân giận hay không? Nếu như còn tâm sân giận thì chưa 
lìa phiền não, chưa lìa sân giận. Tốt rồi, hôm nay chúng ta giảng 
đến chỗ này. 

Tập 67 (số 19-014-0067)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, kinh văn hàng thứ hai từ dưới lên, 
chúng ta xem: 

“Ba, không có tâm tranh tụng.” Đây cũng là hình tượng cụ thể 
của lìa sân giận. Tranh là tranh luận. Phàm có tranh tụng thì tâm 
nhất định bất bình, nhất định chất chứa oán hận. Chư Phật Bồ-tát 
vì sao không có vậy? Chúng ta cần suy nghĩ thật kỹ, nguyên nhân 
này rốt cuộc là do đâu? Chư Phật Bồ-tát triệt để giác ngộ rồi, biết 
được tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới là một thể, trong 
Đại kinh thường nói: “Mười phương ba đời Phật, cùng chung một 
pháp thân.” Lời nói này là lời chân thật. Nếu nhận biết đây là một 
pháp thân, là một thể thì tâm từ bi mới có thể tỏa khắp pháp giới, 
từ bi chính là tâm yêu thương. Yêu thương tất cả chúng sanh chính 
là thật sự yêu thương chính mình; người khác được lợi ích tức là 
mình được lợi ích, người khác bị tai nạn tức là mình bị tai nạn. Ta 
người không hai, sanh Phật một thể, sanh là chúng sanh. Sao có 
thể có tranh tụng được? 

Cổ thánh tiên hiền dạy chúng ta, giữa người với người chung 
sống với nhau phải nhường nhịn.  Chư Phật Bồ-tát chung sống 



157Pháp sư Tịnh Không

với tất cả mọi người  ngay cả ý niệm nhường nhịn cũng không 
sanh khởi, vì sao vậy? Có ý niệm nhường nhịn là đã cách một bậc 
rồi, không phải là một thể thì mới nhường nhịn, nếu là một thể 
thì không thể nói nhường nhịn được. Do đó, lý càng rõ, càng sáng 
tỏ, càng thấu triệt thì sự mới thật sự đạt đến viên mãn, trong Phật 
pháp thường gọi là đại viên mãn,  đại tự tại.  Không thể hiểu rõ 
thấu triệt lý và sự thì sao có thể làm được? Người thế gian tranh 
danh, tranh tài, tranh lợi. Nếu là Phật Bồ-tát  thì bạn cần thứ gì 
ngài sẽ cho bạn hết.  Bạn thọ dụng hay tôi thọ dụng có gì khác 
nhau đâu? Đều như nhau cả! Bạn cảm thấy cái này có lợi ích với 
bạn, tôi đều có thể nhường cho bạn. Sự biểu hiện của Phật Bồ-tát 
cho chúng ta, đó là chính mình nhất định phải trải qua đời sống 
vật chất ở mức thấp nhất. Đây là dạy điều gì? Dạy người không 
tranh. Hơn nữa hằng ngày vì xã hội, vì chúng sanh mà tu phước, 
bồi phước, tạo phước,  phước báo đều nhường cho mọi người 
hưởng. Xã hội an định hài hòa, phồn vinh hưng vượng, đây là sự 
hưởng thụ của chư Phật Bồ-tát; nhìn thấy mọi người đều tốt thì 
các ngài hoan hỷ, đây là sự hưởng thụ của các ngài. 

Cả xã hội động loạn bất an,  tất cả chúng sanh chung sống 
không hài hòa thì Phật Bồ-tát nhìn thấy đau lòng, lo lắng. Giống 
như cha hiền lo cho con cháu, người tuổi tác cao, đã 80-90 tuổi 
rồi, lúc này đối với họ mà nói, thế nào là hưởng thụ lớn nhất? Người 
một nhà hòa thuận, tương thân tương ái, tôn trọng lẫn nhau, hỗ 
trợ hợp tác thì trong tâm người già hoan hỷ, họ hoàn toàn không 
mong cầu được cung cấp vật chất để thọ dụng,  họ không cầu 



158 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

những thứ này, chẳng cần thứ gì cả. Chư Phật Bồ-tát, người thật 
sự giác ngộ đều có tâm thái như vậy, chúng ta chưa giác ngộ thì 
rất khó lý giải, tưởng tượng không ra, sau khi bạn giác ngộ rồi thì 
bạn sẽ hiểu rõ. Giống như người trẻ tuổi không thể nào hiểu được 
lý niệm, cách nghĩ, cách nhìn của người già, đến khi chính họ già 
rồi, 80-90 tuổi rồi thì họ hiểu rõ vì sao người già trước đây đối đãi 
với con cháu đời sau như vậy, họ sẽ hiểu rõ thôi. Cho dù chính 
mình trong đời này đã tạo rất nhiều sai lầm, nhưng ngạn ngữ nói 
rất hay: “Con người sắp chết, lời nói thiện lành.” Vì sao vậy? Vì họ 
biết sai rồi. Họ hy vọng người đời sau đừng phạm sai lầm, mỗi 
một câu khuyên nhủ người đời sau đều là lời chân thật. 

Chư Phật Bồ-tát đối với chúng ta mà nói đều là người 
xưa. Thích-ca Mâu-ni Phật diệt độ đã 3.000 năm, cả đời thật sự 
là dũng mãnh tinh tấn, cầu học dạy người, ngài đã vì chúng ta mà 
thị hiện. Phật đã đạt đến trí tuệ cứu cánh viên mãn, nhưng tấm 
gương mà ngài làm ra là ham học không biết mệt mỏi. Ấn Độ vào 
thời đó có thể nói học thuật tương đối phát triển, so với bách gia 
chư tử thời Xuân Thu Chiến Quốc của chúng ta, đại thể là giống 
nhau. Trong kinh điển ghi chép, Ấn Độ vào thời đó có 96 loại học 
phái tôn giáo, mỗi một loại Thích-ca Mâu-ni Phật đều tiếp xúc 
qua, mỗi một loại ngài đều nghiên cứu, đều hiểu rõ họ, thành tựu 
trí tuệ chân thật của mình. Những thánh nhân này không ai mà 
không hiếu học. 

Thầy Dương đã mua được cuốn “Đạo Đức Kinh Chú Giải” 
từ Đài Loan. Tôi mở ra xem thử, thiên đầu tiên là hoàng đế Khang 



159Pháp sư Tịnh Không

Hy viết lời tựa, trong lời tựa thì  ông khẳng định sách chú giải 
này là chú giải hay. Ông đã xem qua rất nhiều chú giải cho Lão 
Tử, cho rằng sách chú giải này nói rất rõ ràng, nội dung sâu sắc, 
lời lẽ dễ hiểu. Ông dặn dò vương công, đại thần, vương tử, vương 
tôn trong cung đình đều phải đọc. Đây là người có học, khi họ tại 
vị, đối với học thuyết thế xuất thế gian thảy đều đọc qua, không 
có điều gì không thông đạt, vì vậy họ mới có thể quản lý quốc gia 
tốt như vậy, họ có đạo lý. Diện tích lãnh thổ của quốc gia lớn nhỏ 
không như nhau, nhân dân cư trú trong đất nước bao gồm nhiều 
dân tộc, tín ngưỡng tôn giáo khác nhau, làm thế nào để dung hợp 
lại? Đây chính là nền tảng của xã hội an định. Singapore là một 
nước nhỏ,  ngày hôm kia trên báo đăng,  dân số đã lên đến bốn 
triệu. Bốn triệu người này có rất nhiều dân tộc khác nhau, thông 
thường nói có bốn dân tộc lớn, đây là phần lớn, trong mỗi dân tộc 
còn có dân tộc nhỏ; về tôn giáo thì Singapore có chín tôn giáo. 
Chúng ta muốn thành tựu đức hạnh, muốn thành tựu học vấn, thử 
hỏi xem nhiều dân tộc như vậy, nhiều tôn giáo như vậy, nền văn 
hóa khác nhau, chúng ta có cần tìm hiểu hay không? Cần! Bạn 
muốn hiểu họ, bạn không học tập thì làm sao bạn hiểu được? Cho 
nên cổ nhân nói: “Sống đến già, học đến già, học không hết”, mỗi 
ngày chúng ta phải chăm chỉ mà đọc sách. Kinh điển của mỗi tôn 
giáo tôi đều đọc,  hằng ngày đều đang đọc.  Chúng tôi là người 
làm giáo dục tôn giáo, do đó kinh sách của tôn giáo phải thông 
thạo, phải đọc;  sách vở thế gian cũng phải đọc qua, quá nhiều 
sách.  Chúng ta phải biết lựa chọn trọng điểm,  phải có thể bao 



160 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

quát toàn diện, thành tựu trí tuệ, phong phú thường thức, như vậy 
mới có thể tự độ độ tha. Dứt khoát không có chuyện kiến thức 
nông cạn  mà bạn có thể thành tựu được sự nghiệp,  đây là việc 
không thể. 

Thánh giáo có lợi ích lớn đối với chúng ta; thánh giáo nhất 
định là vô tư, nhất định là vô ngã, nhất định là thanh tịnh vô vi. Nhà 
Đạo nói “vô vi”,  nhà Phật nói “tam luân thể không”, tam luân 
thể không chính là vô vi. Vô vi là không vì bản thân, không làm 
nhưng không gì chẳng làm. Không gì chẳng làm là làm lợi ích cho 
quảng đại xã hội, quảng đại quần chúng, cho nên nó không phải 
tiêu cực. Có người nói Phật giáo là tiêu cực, chỉ lo cho bản thân, 
không lo cho xã hội, nói vậy sai rồi. Nếu chỉ lo bản thân, không 
lo xã hội,  vậy thì Thích-ca Mâu-ni Phật  việc gì phải giảng kinh 
thuyết pháp 49 năm? Ngành nghề trong xã hội rất nhiều, nghề mà 
Thích-ca Mâu-ni Phật lựa chọn là nghề dạy học, ngài ở trong nghề 
nghiệp này rất chăm chỉ, rất siêng năng, không hề mảy may biếng 
nhác, mỗi ngày lên lớp 8 giờ, 49 năm không gián đoạn, tìm đâu ra 
vị thầy tốt đến như vậy? Lại không thu học phí của học sinh, bạn 
có thể nói ngài tiêu cực sao? Phải đem chân tướng sự thật này làm 
cho rõ ràng sáng tỏ. 

Những điều ngài nói là chân lý, thế nào gọi là chân lý? Đó 
là chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Người thế gian chúng ta mê 
hoặc điên đảo, đối với toàn bộ vũ trụ, thế gian chúng ta đều mê 
hoặc, có thể nói là hoàn toàn vô tri. Hiện nay nhà khoa học nói với 
chúng ta, có sự tồn tại vô hạn chiều không gian, chúng ta không 



161Pháp sư Tịnh Không

hiểu chân tướng sự thật này.  Trong kinh Phật và kinh điển tôn 
giáo khác nói với chúng ta, con người có quá khứ, có vị lai. Trong 
tôn giáo thông thường, tuy không có nói lục đạo nhưng họ nói 
đến thiên đường,  nói đến địa ngục, ít nhất họ khẳng định có 
cõi người, có cõi trời, có cõi địa ngục. Chúng ta nói cho họ biết 
thêm, bạn có nhìn thấy rất nhiều súc sanh hay không? Có cõi súc 
sanh tồn tại. Ấn Độ giáo và Phật giáo nói rất rõ ràng, nhà Phật nói 
mười pháp giới, Ấn Độ giáo nói sáu cõi luân hồi. Sáu cõi chính là 
sáu chiều không gian khác nhau, mười pháp giới chính là mười 
chiều không gian khác nhau. Đây là sự phân chia lớn, còn phân 
chia nhỏ thì vô cùng phức tạp, toàn bộ bạn đều hiểu rõ thì bạn 
mới thật sự biết chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Ví dụ nói về 
mười pháp giới, bạn chỉ biết một pháp giới, chín pháp giới khác 
bạn đều không biết thì tư tưởng kiến giải của bạn sẽ bị lệch lạc, sẽ 
có sai lầm. Đây là điều chúng ta có thể lý giải, có thể tưởng tượng 
được. Nếu bạn đều hiểu rõ, đều sáng tỏ rồi thì tư tưởng kiến giải 
chính xác, hành vi của bạn sẽ chính xác. 

Tâm hạnh đúng đắn thì tương ưng với lời giáo huấn của thánh 
nhân, giáo huấn của thánh nhân tương ưng với chân tướng sự thật. 
Bồ-tát Phổ Hiền dạy chúng ta hằng thuận,  tùy hỷ, đây là tương 
ưng. Hằng thuận, tùy hỷ đều phải lấy pháp tánh làm tiêu chuẩn, 
chúng ta hằng thuận pháp tánh, tùy hỷ pháp tánh, thì người này 
có tư tưởng của Phật Bồ-tát, kiến giải của Phật Bồ-tát, đời sống 
của Phật Bồ-tát là tự tại mỹ mãn, nhà Phật nói là “thường sanh trí 
tuệ, không sanh phiền não”. Nếu trái ngược với tánh đức thì bạn 



162 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thường xuyên mê hoặc, thường sanh phiền não. Tương lai sẽ đi về 
đâu? Đương nhiên đi về ba đường ác, đây là đạo lý tất nhiên. Tất 
cả thánh hiền, tất cả tôn giáo đều nói với chúng ta, tham sân si là 
không tốt, không có tôn giáo nào nói tham sân si là tốt cả, chúng 
ta không hề nhìn thấy. Trong rất nhiều kinh điển tôn giáo, chúng 
ta đều không hề thấy nói tham sân si là tốt. 

Thế nhưng hiện nay, hôm qua tôi mới nghe người ta nói, gần 
đây trên báo đã đăng một bài khá dài, nói: “tham là vô tội”. Không 
biết các bạn có xem qua hay chưa, hy vọng các bạn tìm cho tôi 
xem thử. Tôi thường nghe người phương Tây nói: “Tham lam là 
nguồn động lực để xã hội tiến bộ”, cổ vũ con người tham không 
biết chán. Từ trong giáo huấn của thánh nhân tất cả tôn giáo mà 
xem câu “tham không biết chán” này, nếu các bạn nói nó là nguồn 
động lực để xã hội tiến bộ, điều này không sai, đúng vậy! Đây là 
xã hội gì? Xã hội của cõi quỷ, xã hội của cõi địa ngục, xã hội của 
cõi súc sanh, xã hội của ba đường ác, tuyệt đối không phải của trời 
người. Từ chỗ này chúng ta cũng thật sự tỉnh ngộ trở lại, Thế Tôn 
nói với chúng ta trong kinh Lăng-nghiêm: “Tà sư thuyết pháp như 
cát sông Hằng.” Thế nào là tà sư? Thuyết pháp trái ngược với tự 
tánh đều là tà sư, phải ương ưng với tự tánh. 

Tham sân si gọi là tam độc phiền não! Tam độc nếu tăng lên 
rồi thì trời người sẽ không còn nữa, mà ba đường ác địa ngục, ngạ 
quỷ, súc sanh sẽ hiện tiền, chúng ta phải suy ngẫm nhiều. Cho nên, 
tôn giáo phương Tây nhấn mạnh phải tin có ngày tận thế; trong 
kinh Cô-ran nói tin vào thánh A-la,  tin có ngày tận thế. Chúng 



163Pháp sư Tịnh Không

ta hãy xem hiện tượng xã hội ngày nay cách ngày tận thế rất gần, 
rất gần rồi. Đây là điềm báo trước của ngày tận thế, là điềm báo 
trước vô cùng không tốt, sao chúng ta có thể không cảnh giác cho 
được? Người ta tranh, chúng ta nhường, “không tranh với người, 
không cầu nơi đời”, cho dù chúng ta chết rồi thì cũng có nơi tốt để 
đi, nhất định không đọa ba đường ác. Chúng ta cần phải có năng 
lực phân biệt tà chánh, phân biệt đúng sai, phân biệt lợi hại. Tốt 
rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

Tập 68 (số 19-014-0068)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, hàng thứ hai từ dưới lên, xem từ câu 
sau cùng: 

“Bốn, tâm nhu hòa chất trực.” Đây là loại thứ tư của tám loại 
tâm pháp hỷ duyệt, do lìa khỏi sân giận. Do đây có thể biết, tam 
độc phiền não đối với tâm Bồ-đề có chướng ngại lớn biết bao. Bồ-
tát Mã Minh nói với chúng ta trong Khởi Tín Luận, thể của tâm 
Bồ-đề là trực tâm,  tác dụng của nó là thâm tâm và đại bi tâm; 
thể và dụng là một, không phải hai. Trực tâm đối với chính mình 
chính là thâm tâm hiếu thiện hiếu đức, trực tâm đối với tất cả 
chúng sanh chính là đại từ đại bi. Thế Tôn nói với chúng ta trong 
kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật:  Thể của tâm Bồ-đề  là tâm chí 
thành. Chúng ta đem kinh luận hợp lại xem, ý nghĩa sẽ đặc biệt 
sáng tỏ. Trong Khởi Tín Luận nói trực tâm chính là chí thành, chân 



164 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thành đến tột điểm; tam độc phiền não là hư vọng, không phải 
là chân thành.  Vì vậy, nếu không thể lìa khỏi tam độc  thì chắc 
chắn không có tâm Bồ-đề, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Cho nên 
không dễ gì phát được tâm Bồ-đề, tâm Bồ-đề vừa phát thì chính 
là Sơ trụ Bồ-tát của Viên giáo; Sơ trụ Bồ-tát được gọi là “phát tâm 
trụ”. Do đây có thể biết, tâm Bồ-đề không phát thì thôi, vừa phát 
bèn ra khỏi mười pháp giới. Cho nên, trong kinh luận đều nói với 
chúng ta, Tiểu thừa A-la-hán, Bích-chi Phật đều chưa phát tâm 
Bồ-đề, đạo lý là ở chỗ này. Tiêu chuẩn của tâm Bồ-đề là kiến tư, 
trần sa phiền não đều đã đoạn, vô minh cũng đã phá được một 
phẩm thì đây là công đức của tâm Bồ-đề, là tác dụng của tâm Bồ-
đề. Từ chỗ này chúng ta thấy được,  lìa sân giận mới có thể đạt 
được “tâm nhu hòa chất trực”. “Tâm chất trực” vẫn chưa phải là 
trực tâm viên mãn, nhưng đã tiến gần đến trực tâm, chúng ta phải 
hiểu rõ ràng sáng tỏ vấn đề này. 

“Năm, được tâm từ của bậc thánh.” “Tâm từ” này không phải 
là tâm từ của cõi trời trong sáu cõi. Chúng ta biết được trời Sắc 
giới có 18 tầng trời, ngoài tu thượng phẩm thập thiện và bốn loại 
thiền định ra, họ còn phải đầy đủ tứ vô lượng tâm từ bi hỷ xả thì 
mới có thể sanh đến trời Sắc giới. “Tâm từ của bậc thánh” được 
nói ở đây vượt hơn người trời phàm phu của Sắc giới và Vô Sắc 
giới; “bậc thánh” mà ở đây nói, mức độ thấp nhất cũng là tứ thánh 
pháp giới,  là tâm từ bi của Thanh văn, Duyên giác, Quyền giáo 
Bồ-tát. Từ những kinh văn này, chúng ta có thể thể hội được, tam 
độc phiền não là chướng ngại nghiêm trọng nhất đối với việc tu 



165Pháp sư Tịnh Không

hành thành tựu, quả báo của nó: sân giận là ở địa ngục, tham dục 
là ở ngạ quỷ, sau cùng tà kiến là ở súc sanh, đây là nghiệp nhân chủ 
yếu của ba đường ác. Chúng ta muốn viễn ly ba đường ác, muốn 
ở trong đời này thành tựu thánh đạo thì không thể không lìa thập 
ác, không thể không tu thập thiện. 

Người tu đạo sở dĩ không cách gì đoạn được thập ác, tu thập 
thiện, nguyên nhân tuy nhiều, nhưng đều không ngoài việc mê 
đắm ngũ dục lục trần của thế gian; mê quá sâu, mê quá nặng, chấp 
trước sâu nặng không thể buông xuống,  nguyên nhân là ở chỗ 
này. Bất luận làm bất kỳ việc gì,  làm được một chút việc tốt thì 
nhất định phải kể công; điều này không những bị người đố kỵ, mà 
còn kết oán thù với người, tổn tánh đức của chính mình. Tổn tánh 
đức là gì? Chướng ngại trí tuệ đức năng của tự tánh. Đức tướng 
mà nhà Phật nói, phạm vi còn rộng hơn so với đức năng, chúng 
ta đối với đạo lý này không thể lý giải thấu triệt thì chẳng những 
không thể bảo toàn công đức, mà trên thực tế không thể thành 
tựu công đức, tạo thành chướng ngại nghiêm trọng nhất cho việc 
tu học trên đạo Bồ-đề. Hiện tại chúng ta cho là mình biết rồi, có 
phải là thật biết hay không? Không phải. Cùng lắm thì có thể nói 
là hiện tại chúng ta đã nghe nói đến rồi, nhưng không thể thật 
tin. Nếu như nghe nói mà thật tin thì chúng ta đã hồi đầu. Hay nói 
cách khác, nhất định lìa được tham sân si, vậy mới là thật tin. Nếu 
không lìa thập ác, chỉ có thể nghe nói, nghe Phật Bồ-tát có cách 
nói như vậy, vẫn không thể hoàn toàn tin tưởng. Đại kinh đại luận 
đều nói: “Lòng tin là nguồn của đạo, là mẹ của các công đức”,  rất 



166 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

không dễ dàng gì xây dựng lòng tin. Nhất định không nên cho 
rằng, chúng ta là tín đồ Phật giáo thì chúng ta đã tin Phật; chúng 
ta xuất gia rồi, đã thọ đại giới thì tin Phật rồi, chưa chắc! 

Trong lúc giảng dạy, tôi cũng đã từng báo cáo với mọi người 
mấy lần, tôi ở Đài Loan xuất gia được hai năm mới thọ giới. Sau 
khi thọ giới, tôi trở về Đài Trung thăm thầy Lý, đây là lễ tiết thông 
thường, lễ tạ thầy. Thầy nhìn thấy tôi từ xa đi đến, liền vẫy tay gọi 
tôi, rồi lớn tiếng nói rằng: “Anh phải tin Phật!” Nói mấy lần như 
vậy. Tôi đi đến phía trước, cũng ngẩn người ra. Sau đó thầy giải 
thích cho tôi: Đừng cho là đã xuất gia, thọ giới rồi thì anh đã tin 
Phật. Có rất nhiều lão hòa thượng đến 80 tuổi, 90 tuổi, đến chết 
vẫn chưa tin Phật, tại vì sao không tin? Vì họ không làm được. Tin 
rồi thì làm gì không làm được? Tin thì chắc chắn làm được; không 
làm được thì chứng minh bạn không tin,  chỉ có thể nói là bạn 
nghe nói mà thôi. Lúc này tôi mới hoát nhiên đại ngộ. 

Phật nói: “Lòng tin là nguồn của đạo, là mẹ của các công đức.” Ý 
này rất sâu rất rộng, chúng ta luôn luôn xem qua một cách qua 
loa, “việc này dường như rất bình thường, lời lẽ thường nói, ngay 
cả trẻ nhỏ ba tuổi cũng biết thì việc này có gì hiếm lạ đâu?” Chúng 
ta không biết rằng then chốt của thành công hay thất bại chính là 
ở đây. Tu học Tịnh độ, cầu nguyện vãng sanh, điều kiện đầu tiên là 
tín; ba điều kiện của Tịnh độ gọi là “tam tư lương”, mọi người đều 
rất quen thuộc là tín - nguyện - hạnh. Nếu không có tín thì nguyện 
và hạnh đều là giả. Đây cũng giống như tòa lầu ba tầng, tín là tầng 
thứ nhất, nguyện là tầng thứ hai, hạnh là tầng thứ ba. Tầng thứ 



167Pháp sư Tịnh Không

nhất không có thì làm gì có tầng thứ hai, tầng thứ ba. Ngày nay đọc 
đến đoạn kinh văn này khiến chúng ta cảm khái rất sâu sắc, quay 
đầu lại xem chính mình đã tin hay chưa? Nếu quả nhiên tin tưởng 
thì nhất định y giáo phụng hành, không cần người khuyên, không 
cần người khích lệ, tự nhiên sẽ y giáo phụng hành, như trong kinh 
Đại thừa thường nói “pháp vốn như vậy”. Chư Phật Như Lai, pháp 
thân đại sĩ, quyền giáo Bồ-tát, Thanh văn, Duyên giác, có người 
khuyến khích họ tu hành không? Những người như các ngài đều 
không cần người khuyến khích, đều là tự động tu hành. 

Pháp Đại thừa và pháp Tiểu thừa đích thực không như nhau, 
pháp Đại thừa là trí tuệ làm chỉ đạo, vì vậy khi mới phát tâm thì 
không giống như thánh giả Tiểu thừa. Bồ-tát Sơ tín vị mới phát 
tâm, trên quả vị thì không bằng A-la-hán của Tiểu thừa,  đây là 
thật, không phải giả. Trên quả vị, chư vị đều rõ là đang đoạn hoặc 
thì chỉ bằng Tu-đà-hoàn của Tiểu thừa, chỉ là phá 88 phẩm kiến 
hoặc của tam giới mà thôi, còn tư hoặc thì một phẩm vẫn chưa 
phá. Thế nhưng Bồ-tát Sơ tín vị của Viên giáo, trí tuệ của họ, năng 
lực lĩnh ngộ của họ vượt hơn A-la-hán. Phật giảng giáo nghĩa thậm 
thâm của Đại thừa, A-la-hán nghe không hiểu, nhưng Bồ-tát Sơ 
tín vị nghe hiểu được. Đây là thông thường chúng ta hay nói, loại 
người này sở tri chướng nhẹ, phiền não chướng nặng. Cho nên, về 
phương diện đoạn phiền não thì Bồ-tát Sơ tín vị không bằng A-la-
hán,  nhưng về phương diện trí tuệ thì vượt hơn A-la-hán. Tâm 
mà Bồ-tát của Viên giáo  trong địa vị Thập tín phát ra là tương 
tợ tâm Bồ-đề, không phải là chân thật, thế nhưng vô cùng đáng 



168 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

quý, họ không ngừng tinh tấn. Đến địa vị Sơ trụ thì tâm Bồ-đề này 
mới chân thật hiện tiền, “đã viên mãn phát ra ba tâm”, ba tâm này 
chính là “trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm”. Ba tâm này được phát ra 
viên mãn, tự lợi lợi tha, mãi cho đến vô thượng đạo, cho nên họ 
đạt được sự đại từ đại bi của thánh giả. 

“Sáu, tâm thường làm lợi ích, an ổn chúng sanh.” Cả ba câu 
bốn, năm và sáu, trên thực tế đều là nói tâm Bồ-đề; câu thứ tư 
nói trực tâm, câu thứ năm nói thâm tâm, câu thứ sáu là nói đại bi 
tâm. Tâm từ tự thọ dụng thì hiếu thiện hiếu đức, “lợi ích” chúng 
sanh, “an ổn chúng sanh” là khiến tất cả chúng sanh được bình 
an.  “Thường làm”  là mọi lúc, mọi nơi,  bất luận là thuận cảnh 
nghịch cảnh, trước giờ chưa từng gián đoạn. Người giác ngộ, họ ở 
thế gian này đã chuyển nghiệp lực thành nguyện lực, cũng chính 
là thừa nguyện tái lai mà nhà Phật thường nói, đây chính là người 
tái lai. Nếu không thể chuyển đổi ý niệm trở lại thì cả đời người 
này chắc chắn bị nghiệp lực làm chủ tể, người thông thường gọi 
là vận mệnh, người này chạy không thoát khỏi vận mệnh. Việc 
làm của bạn,  quả báo của bạn trong cả đời đều đã định trước 
trong số mệnh. 

Nếu các vị đọc kỹ Liễu Phàm Tứ Huấn thì sẽ hiểu rõ, đích thực 
là “một miếng ăn, một hớp nước không gì không định trước”. Vận 
mệnh của một người là đã định trước, gia vận của một gia đình cũng 
là đã định trước, quốc vận của một quốc gia cũng là đã định trước; cả 
thế giới thì có vận mệnh của thế giới, vẫn là đã định trước. Ai định 
trước vậy?  Tuyệt đối không phải là thượng đế,  tuyệt đối không 



169Pháp sư Tịnh Không

phải là Diêm vương, cũng không phải là Phật Bồ-tát, mà là nghiệp 
lực định trước. Cá nhân thì do biệt nghiệp của chính mình định 
trước, từ gia đình cho đến thế giới là cộng nghiệp của mọi người 
định trước. Gia vận của gia đình là cộng nghiệp của người cả nhà 
bạn định trước. Quốc vận của một nước là cộng nghiệp của người 
cả một nước định trước. Thế giới này có thế vận, là cộng nghiệp của 
những người trên thế giới này định trước, vô cùng có đạo lý. Đặc 
biệt là kinh này vừa mở đầu thì Phật đã nói với chúng ta: “Tất cả 
pháp từ tâm tưởng sanh”, tâm tưởng là đang tạo nghiệp, nghiệp nhân 
gặp được duyên thì quả báo hiện tiền. 

Nghiệp mà tất cả chúng sanh tạo ra là thiện ác lẫn lộn. Vào 
thời xưa, thông thường đều có thể tiếp nhận giáo huấn của bậc 
thánh hiền, do đó tất cả khởi tâm động niệm, tạo tác của họ, thiện 
tương đối nhiều, ác tương đối ít, nên quả báo rất thù thắng. Xã 
hội hiện nay, chúng ta tỉ mỉ mà quan sát, tất cả chúng sanh tạo ác 
nghiệp nhiều, thiện nghiệp ít. Những năm gần đây, ác nghiệp mà 
tất cả chúng sanh tạo ra đang tăng trưởng với mức độ lớn. Niệm 
thiện,  chưa nói đến hạnh thiện,  mà ý niệm thiện đã dần dần 
tan nhạt rồi, việc này rất đáng sợ, đây không phải là hiện tượng 
tốt. Cho nên, người giác ngộ nhất định phải phát tâm Bồ-đề. Nếu 
không thể phát ra được tâm Bồ-đề chân thật  thì mức độ thấp 
nhất phải có đủ tâm Bồ-đề tương tợ; chỗ này nói “tâm nhu hòa 
chất trực”, “được tâm từ của bậc thánh”, “tâm thường làm lợi ích, 
an ổn chúng sanh”, chí ít chúng ta phải có ba loại tâm này. Mỗi giờ 
mỗi phút phải ghi nhớ, nhất là câu thứ sáu này, đó là phải làm tấm 



170 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

gương tốt cho xã hội đại chúng. Chúng ta nhìn mọi người trong 
xã hội hiện nay, xem bệnh của họ ở chỗ nào? Chúng ta phải làm 
hoàn toàn ngược lại, làm khải thị cho họ, giúp họ giác ngộ, giúp họ 
quay đầu, vậy thì đúng. Cho nên đoạn ác là tích cực, không phải 
tiêu cực. Tốt rồi, hôm nay giảng đến chỗ này. 

Tập 69 (số 19-014-0069)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười, hàng cuối cùng, bắt đầu xem từ câu 
cuối: 

“Bảy, thân tướng đoan nghiêm, đại chúng đều tôn kính.” Đây 
là loại thứ bảy trong tám loại thiện quả do đoạn sân giận mà có 
được. “Thân tướng đoan nghiêm”,  đoan nghiêm là đoan chánh, 
trang nghiêm. Trong Phật pháp nói trang nghiêm, chính là người 
thông thường nói đoan trang tốt đẹp. Từ đó cho thấy, Phật nói 
với chúng ta trong kinh Đại thừa:  “Tất cả chúng sanh đều có trí 
tuệ, đức tướng của Như Lai.” Chữ “tướng” trong câu này chính là 
nói “thân tướng đoan nghiêm”, đoan chánh tốt đẹp, chẳng phải là 
điều chúng ta có thể tưởng tượng ra được, đây là tự tánh tự nhiên 
lưu lộ ra, trên quả địa Như Lai thì là sự lưu lộ cứu cánh. Ngày nay, 
tướng của chúng ta biến thành thô xấu như thế này, nguyên nhân 
chính là tham sân si, kiến tư, trần sa phiền não đã khiến tướng hảo 
vốn trang nghiêm viên mãn biến thành ra như thế này. Đây đúng 
là Thế Tôn trong phần mở đầu của kinh này đã khai thị cho chúng 



171Pháp sư Tịnh Không

ta: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh.” 
Chân tâm là thuần thiện, là chí thiện. Cổ thánh tiên hiền đã 

nói “đạt đến chí thiện”, chí thiện ở đâu? Chí thiện chính là bổn 
tâm, chính là chân tâm bổn tánh, cảnh giới mà chân tâm biến hiện 
ra chính là chí thiện. Tâm không chân, tâm không thành thì biến 
chí thiện thành bất thiện. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, sau khi 
hiểu rồi thì chúng ta mới biết được tầm quan trọng của việc khôi 
phục chân tâm. Chư Phật Như Lai khác với chúng sanh trong chín 
pháp giới ở chỗ nào? Không gì ngoài việc khôi phục chân tâm tự 
tánh đến cứu cánh viên mãn. Một khi khôi phục  thì tất cả đều 
khôi phục, đúng như điều mà trong kinh Đại thừa đã nói: “Một 
là tất cả, tất cả là một”, trí tuệ, năng lực, đức tướng toàn bộ đều 
được khôi phục. Cảnh giới này chính là nhất chân pháp giới mà 
trong kinh Phật đã nói, như vậy mới cảm được “đại chúng đều tôn 
kính”. “Đại chúng” này là tất cả đại chúng, những đại chúng nào 
vậy? Chư Phật Như Lai. Chư Phật Như Lai tôn trọng lẫn nhau, tôn 
kính lẫn nhau. Chư Phật Như Lai mà còn tôn kính thì chúng sanh 
trong chín pháp giới lý nào lại không tôn kính cho được? Chúng 
ta hãy tỉ mỉ mà tư duy, mà thể hội, sự tôn kính của chư Phật Như 
Lai là chân thành, cứu cánh, viên mãn. 

Chúng sanh giác ngộ trong chín pháp giới đều biết tôn kính, chỉ 
có chúng sanh mê hoặc điên đảo mới không biết tôn kính.  Nếu 
không hiểu rõ chân tướng sự thật thì tâm tôn kính của họ không thể 
sanh khởi, họ bị phiền não che mất. Thế nhưng người giác ngộ cứu 
cánh, giác ngộ cứu cánh này nếu chúng ta hạ tiêu chuẩn này thấp 



172 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

xuống một chút thì là Sơ trụ Bồ-tát của Viên giáo đã “phá một phẩm 
vô minh, chứng một phần pháp thân”, đây là chân thật giác ngộ, lúc 
này họ giống như chư Phật Như Lai vậy, tôn kính chúng sanh sáu 
cõi. Chúng sanh sáu cõi không tôn kính họ, nhưng họ tôn kính chúng 
sanh sáu cõi, vì sao vậy? Vì họ giác ngộ rồi, đạo lý chính ở chỗ này; 
giác ngộ rồi thì nhất định tôn kính, nhất định chăm sóc giúp đỡ vô 
điều kiện, đây là dáng vẻ của giác ngộ. Chúng ta tỉ mỉ quán sát thể 
hội thì có thể sáng tỏ. Nếu họ còn có phân biệt, còn có chấp trước thì 
chắc chắn chưa giác ngộ, trong Phật pháp gọi là chánh giác, họ không 
có. Cho nên tu học Phật pháp, làm thế nào có thể khế nhập lời dạy 
của thánh hiền? Chắc chắn không phải là kiểu học ghi nhớ, kiểu học 
ghi nhớ đối với chúng ta chỉ là một hình ảnh mà thôi, khiến chúng 
ta trong mê hoặc điên đảo, nghe nói có một sự việc như vậy, nhưng 
không thể vào được cảnh giới, muốn vào được cảnh giới thì phải thật 
làm. Việc thật làm này, trong kinh này Phật chỉ dạy chúng ta là đoạn 
thập ác, tu thập thiện, phải khiến cho trong tâm của chính mình không 
còn chút sân giận nào cả, tham sân si phải xả hết. 

Chúng ta nhìn thấy một đứa trẻ có thể thương yêu động vật 
nhỏ,  thương yêu kiến,  chúng ta bèn nhận được sự khải thị.  Giết 
kiến là việc hết sức bình thường, đứa trẻ sẽ hỏi lại một câu: “Nếu 
bạn là kiến, bạn có bằng lòng để người khác giết bạn hay không?” 
Đây là trí tuệ, đây là phương pháp của trí tuệ. Cổ thánh tiên hiền 
đã nói: “Điều mình không muốn, đừng làm cho người.” Tôi tin đứa trẻ 
tuy chưa đọc qua hai câu này, nó cũng không biết đạo lý này, thế 
nhưng nó làm được. Vì sao nó làm được? Thiên tánh; thiên tánh 



173Pháp sư Tịnh Không

chính là chân tâm của chính mình, bản tánh của chính mình. Tâm 
của trẻ nhỏ vẫn chưa bị phiền não thế tục làm ô nhiễm, bổn tánh của 
chúng vẫn còn, tâm của chúng cùng tâm của chư Phật Bồ-tát giống 
nhau. Nếu có thể vĩnh viễn gìn giữ tâm như trẻ nhỏ thì người này 
chính là Phật Bồ-tát. Làm thế nào gìn giữ? Đây là vấn đề lớn. Chúng 
hiện nay vẫn còn nhỏ, đến mười mấy tuổi dần dần sẽ bị ô nhiễm, hai 
mươi mấy tuổi, ba mươi mấy tuổi, bốn mươi mấy tuổi thì ô nhiễm 
nghiêm trọng nhất, hoàn toàn mê mất bản tánh. Cho nên, người xưa 
dạy làm thế nào có thể gìn giữ được tâm như trẻ nhỏ này, tâm như trẻ 
nhỏ chính là nói hoàn toàn không bị ô nhiễm; không cần thánh hiền 
dạy bảo bạn nhưng khởi tâm động niệm, hành vi việc làm của bạn 
cùng với chư Phật Bồ-tát, đại thánh đại hiền là như nhau. 

Chúng ta phải học, chúng ta rất bất hạnh là lúc nhỏ không 
có người dạy bảo chúng ta, chúng ta đã bị cái thùng nhuộm xã 
hội làm cho ô nhiễm rồi. Đã bị ô nhiễm, hiện nay muốn trừ bỏ 
ô nhiễm này,  đương nhiên không dễ dàng.  Thế nhưng chính 
mình phải biết, nếu không trừ bỏ ô nhiễm này thì chắc chắn phải 
sanh tử luân hồi, không thể thoát ra. Nếu chúng ta thật sự mong 
cầu trong một đời này ra khỏi ba cõi, liễu thoát sanh tử, không còn 
sanh tử luân hồi nữa thì nhất định phải đoạn dứt ô nhiễm. Đối 
với chúng ta mà nói, phương pháp duy nhất có thể giúp chúng 
ta đoạn những ô nhiễm này chính là “đọc tụng Đại thừa, vì người 
diễn nói”.  Đọc tụng là nghe giáo huấn của Phật Bồ-tát,  sau khi 
nghe rồi nhất định phải chăm chỉ nỗ lực mà làm, tìm lại được tâm 
yêu thương chân thật viên mãn trong tự tánh. Đại từ đại bi là thứ 



174 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

vốn có trong tự tánh, không phải học được từ bên ngoài. Chúng 
ta đã bị những ô nhiễm của phiền não tập khí che mất, cho nên tự 
tánh không thể hiển lộ, thứ hiển lộ ra đều là tự tư tự lợi, đều là tổn 
người lợi mình, đây là chắc chắn sai lầm. 

Trong lúc giảng giải, tôi hay nhắc nhở mọi người, tổn người 
nhất định là không lợi mình, chỉ có lợi người mới là lợi mình; tổn 
mình lợi người thì đó là chân thật lợi mình. Đạo lý này sâu, người 
thông thường không hiểu được, nguyên nhân không hiểu được 
vẫn là phiền não tập khí quá nặng.  Bởi vì đây là tánh đức,  đây 
không phải do tu mà có, mà tự tánh vốn sẵn có. Tam độc, Phật 
trong kinh luận Đại Tiểu thừa, giáo học của Hiển giáo, Mật giáo 
thời thời khắc khắc đều nhắc nhở chúng ta, chúng ta quả thực là đã 
mê quá sâu nặng, hằng ngày nhắc nhở nhưng chúng ta không cách 
gì giác ngộ, không có cách gì hồi đầu, đây gọi là nghiệp chướng 
sâu nặng, sâu nặng đến mức biến thành nhất-xiển-đề. Nhất-xiển-
đề là tiếng Ấn Độ, ý nghĩa là đã bị đoạn hết thiện căn; thiện căn 
thì không thể nào đoạn được, đây là thí dụ thôi, “đoạn” là nói thí 
dụ. Phật có dạy cỡ nào, có nhắc nhở thế nào nhưng thiện niệm 
của bạn đều không thể đề khởi,  cho nên tuy là thiện căn chưa 
đoạn  nhưng dường như là đã đoạn rồi,  nghiêm trọng đến mức 
này. Do đây có thể biết, tham sân si giảm được một phần thì thiện 
căn của bạn lớn thêm một phần; giảm được hai phần thì thiện căn 
lớn thêm hai phần. Thiện căn chắc chắn là lợi tha, còn tham sân si 
nhất định là tự lợi. Cho nên, tự lợi là đọa lạc đi xuống, đọa đến tận 
cùng là địa ngục A-tỳ; lợi tha là hướng lên trên, lên đến đỉnh điểm 



175Pháp sư Tịnh Không

chính là Phật quả cứu cánh viên mãn. 
Cho nên, nếu chúng ta muốn cầu Phật đạo thì bạn phải chân 

thật biết xả mình vì người, đây là Phật đạo, đây là Bồ-tát đạo. Vì 
người mà trong đó vẫn không thể xả mình,  đây chính là trong 
thiện nghiệp xen tạp bất thiện. Phần đầu của bộ kinh này, Phật 
dạy chúng ta đạo để thành Phật. “Thường niệm thiện pháp” là tâm 
thiện, thiện pháp là lìa tham sân si. “Tư duy thiện pháp, quán sát 
thiện pháp”, quán sát là hạnh thiện, tư duy là ý niệm thiện. Người 
mà có tâm thiện, ý niệm thiện, hạnh thiện thì người này chính là 
Phật Bồ-tát. “Chẳng để mảy may bất thiện xen tạp”, nếu xen tạp bất 
thiện thì là chúng sanh của chín pháp giới. Các vị phải biết, thông 
thường chúng ta gọi là mười pháp giới, trong mười pháp giới là 
tu thiện xen tạp bất thiện, nếu nói không xen tạp chút bất thiện 
nào thì họ ở nhất chân pháp giới, họ không ở trong mười pháp 
giới. Nhất chân pháp giới là quả báo chân thật, còn tứ thánh pháp 
giới của mười pháp giới là quả báo tương tợ, không phải chân thật. 

Bạn xem, đại sư Thiên Thai nói “Lục tức Phật”3,  chúng ta 

3	  Lục tức Phật (六即佛): Sáu giai vị Phật được phân biệt theo Lục tức do tông Thiên 
Thai lập ra.
	 1. Lý tức Phật (Lý Phật): Chỉ cho tất cả chúng sanh. Bởi tất cả chúng sanh vốn đầy đủ 
lí Phật tánh, cùng với chư Phật không hai không khác. 
	 2. Danh tự tức Phật (Danh tự Phật): Chỉ cho người nghe biết giáo pháp từ thiện tri 
thức, hoặc là xem kinh điển mà thấu suốt được lý tánh tức Phật. Những người này từ nơi 
danh tự mà thông đạt tất cả các pháp đều là Phật pháp. 
	 3. Quán hạnh tức Phật: Chỉ cho những người đã rõ biết tất cả pháp đều là Phật pháp, 
từ đó nương theo giáo pháp tu hành mà quán chiếu được rõ ràng, lý và tuệ tương ưng, 
quán hạnh tương tức, ngôn hạnh nhất như. Giai vị này chia làm 5 phẩm vị: Tùy hỉ, Đọc 
tụng, Thuyết pháp, Kiêm hành lục độ, Chánh hành lục độ. 



176 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

phàm phu trong sáu cõi chỉ có Lý tức Phật, Danh tự tức Phật, Quán 
hạnh tức Phật,  sáu cõi chỉ đến đây; tứ thánh pháp giới là Tương 
tợ tức Phật, các vị nghĩ xem, “tương tợ” không phải là thật; trong 
nhất chân pháp giới mới gọi là Phần chứng tức Phật, đó là thật, 
không phải giả. Chúng ta có muốn ở tứ thánh pháp giới của mười 
pháp giới hay không?  Không muốn.  Không muốn là nguyện 
vọng của chúng ta,  trên thực tế chúng ta có thể làm được hay 
không? Khó! Đoạn hết kiến tư phiền não thì mới có thể sanh đến 
tứ thánh pháp giới; đoạn hết trần sa phiền não rồi, còn phải phá 
một phẩm vô minh thì mới có thể ra khỏi tứ thánh pháp giới, điều 
này không dễ dàng.  Tám vạn bốn ngàn pháp môn  đều là con 
đường này, đây gọi là “thông đồ đại đạo”, con đường phổ thông để 
thành Phật. Theo con đường này mà đi, chúng sanh thời mạt pháp 
chúng ta một người cũng không thành tựu. Điều này tức là khẳng 
định chúng ta không có năng lực đoạn phiền não. Cho nên, Phật 
pháp truyền đến thời mạt pháp, tám vạn bốn ngàn pháp môn, các 
vị phải biết, chỉ còn lại một pháp môn có thể đi được thông, đó là 
mang nghiệp vãng sanh. Chỉ có một môn này mới có thể giúp bạn 

	 4. Tương tợ tức Phật: Giai vị đã đoạn trừ được kiến tư hoặc, hàng phục được vô minh, 
sáu căn thanh tịnh, tượng tợ như thật chứng chân lý. Giai vị này tương đương với Thập tín vị. 
	 5. Phần chứng tức Phật (Phần chân tức Phật): Chỉ cho giai vị đoạn một phần vô 
minh, chứng một phần trung đạo, tức là giai vị Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng, 
Thập địa và Đẳng giác, dần dần phá được một phẩm vô minh mà chứng được một phần 
trung đạo. 
	 6. Cứu cánh tức Phật: Chỉ cho giai vị đoạn trừ phẩm vô minh cuối cùng, đạt được trí 
giác cứu cánh viên mãn, đây tức là giai vị Diệu giác Phật quả. 
	 Trí (ngộ) và tình (mê) tuy có cạn sâu khác nhau nhưng cùng chung một thể tánh và hỗ 
tương cho nhau, nên gọi là Lục tức Phật.



177Pháp sư Tịnh Không

ra khỏi mười pháp giới. Ngoài môn này ra, nhất định không tìm 
được môn thứ hai. 

Thiền là đường tắt, là một pháp môn tốt. Các vị xem, ngày 
trước pháp sư Đàm Hư đã nói một cách khẳng định, trong thời đại 
này từ nơi thiền mà tu hành thành tựu, ra khỏi mười pháp giới thì 
một người cũng không có; ngài nói trong đời ngài đã thấy được 
người tu thiền đắc thiền định. Người đắc thiền định tương lai đi 
đến nơi đâu? Trời Tứ thiền. Bạn có thể chứng được sơ thiền thì 
bạn sanh trời Sơ thiền;  bạn chứng được nhị thiền  thì bạn sanh 
trời Nhị thiền, nhưng không ra khỏi sáu cõi luân hồi! Người thế 
nào mới có thể ra khỏi sáu cõi luân hồi? Người đại triệt đại ngộ, 
minh tâm kiến tánh. Đàm lão nói, trong đời ngài một người cũng 
không thấy, không những không thấy, mà nghe cũng chưa từng 
nghe nói, như vậy bạn biết được việc này khó cỡ nào! 

Pháp môn Tịnh độ, vẫn chưa đoạn phiền não tập khí. Tuy 
là chưa đoạn, nhưng họ có năng lực điều phục, việc này chúng 
ta phải hiểu.  Nếu như không điều phục được  thì đời này cũng 
không thể thành tựu. Muốn vãng sanh thế giới Tây Phương Cực 
Lạc thì công phu niệm Phật của bạn phải có thể phục được phiền 
não. Tuy là có phiền não, có tập khí nhưng nhất định không khởi 
tác dụng, đây là thật sự phục được phiền não, như vậy mới có thể 
nắm chắc vãng sanh. Sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, đó 
là “đại chúng đều tôn kính”, đây là thật, không phải giả, chư Phật 
Như Lai đều tôn kính, đều vỗ tay khen ngợi bạn, bạn hiếm có, đời 
này bạn thành tựu rồi, chư Bồ-tát, chư đại A-la-hán thảy đều tán 



178 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thán. Cho nên, nếu các đồng tu muốn trong đời này thành tựu thì 
phải chuyển đổi thập ác thành thập thiện.  [Nếu không chuyển 
đổi được] thì phải biết, đời này chỉ có thể kết duyên với thế giới 
Tây Phương Cực Lạc, chứ không thể đi được. 

Tôi đã giảng tịnh nghiệp tam phước rất nhiều lần, thường xuyên 
nhắc nhở, muốn vãng sanh cõi Phàm thánh đồng cư của thế giới Tây 
Phương Cực Lạc thì phải thật sự làm được điều thứ nhất của tam 
phước. Điều thứ nhất là “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, 
từ tâm không giết, tu thập thiện nghiệp”, vậy  thì bạn chắc chắn 
sanh cõi Phàm thánh đồng cư, đã nắm chắc rồi. Bạn có thể làm được 
điều thứ hai thì bạn chắc chắn sanh cõi Phương tiện hữu dư. Ba điều 
bạn thảy đều làm được thì bạn chắc chắn sanh cõi Thật báo trang 
nghiêm. Phần sau quá cao, không dễ dàng, mức độ thấp nhất là điều 
thứ nhất, bốn câu này chúng ta phải làm được, hết lòng nỗ lực mà 
làm. Phải biết nếu không làm được thì không thể ra khỏi luân hồi, 
nếu bạn muốn vượt thoát luân hồi thì nhất định phải làm cho được! 
Tốt rồi, thời gian hôm nay đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

Tập 70 (số 19-014-0070)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười một, hàng thứ nhất, bắt đầu xem từ 
câu thứ hai: 

“Tám, do hòa nhẫn nên chóng sanh về Phạm thiên. Đó là tám.” 
Đây là lợi ích thứ tám do lìa sân giận. Hòa và nhẫn đều là tánh đức, 



179Pháp sư Tịnh Không

đây là cái vốn có trong tự tánh của tất cả chúng sanh, nhưng bị tập 
khí phiền não làm chướng ngại nên không thể hiện tiền. Hòa là 
chung sống hòa thuận với tất cả chúng sanh, nhẫn là có thể đón 
nhận tất cả cảnh giới thiện ác, thuận nghịch, có thể thấy hàm nghĩa 
của hai chữ này sâu rộng vô hạn. Đặc biệt là xã hội của chúng ta hiện 
nay, hiện tại do giao thông thuận tiện, thông tin phát triển, trái đất 
chúng ta cư trú tuy rất lớn, nhưng nhờ thông tin truyền đi nhanh 
chóng nên mỗi một sự việc nhỏ, chúng ta lập tức nhìn thấy, nghe 
thấy từ trên màn ảnh truyền hình, hoặc chúng ta nghe thấy từ vệ 
tinh truyền tin. Vì vậy có người nói, trái đất ngày nay là một thôn 
trang, thôn địa cầu, thí dụ này rất hợp lý. Tuy nhiên trên trái đất có 
nhiều người như vậy, có nhiều sinh vật như vậy, chúng ta đều sinh 
sống ở khu vực này, việc quan trọng nhất chính là phải hòa, phải 
nhẫn. Nếu không thể chung sống hòa thuận, hai bên không thể 
nhường nhịn lẫn nhau thì nhất định sẽ phát sinh xung đột, sẽ phát 
sinh chiến tranh, sẽ phát sinh đổ máu, sẽ có đủ mọi bất hạnh. Chư 
Phật Bồ-tát, đại thánh đại hiền, giữ tâm của các ngài, động niệm 
của các ngài chỉ đều là cứu độ tất cả chúng sanh khổ nạn, mà mục 
tiêu cứu độ chúng sanh nhất định ở hòa và nhẫn. Vì sao chúng 
ta không thể thực hiện được hòa và nhẫn? Ở đây Phật đã nêu rõ 
cho chúng ta,  thập ác bất thiện khiến cho không thể thực hiện 
được hòa và nhẫn. Đây chính là tai nạn của tất cả chúng sanh hiện 
nay, là nguyên nhân không thể tránh khỏi thiên tai nhân họa. 

Phật pháp không những chỉ nói đến lợi ích trước mắt, mà còn 
có lợi ích sâu xa, lợi ích sâu xa ở đời sau kiếp sau. Lợi ích của đời 



180 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

sau kiếp sau, nói thật ra còn vượt hơn lợi ích của chúng ta hiện nay. 
Chúng ta đời này ở trong thế gian này, thời gian quả thật mà nói là 
rất ngắn ngủi, các bạn trẻ hiện nay vẫn chưa cảm nhận được, nhưng 
người ở tuổi 60-70 trở lên,  hiện nay xã hội thông thường gọi là 
người về hưu, người nghỉ hưu cảm nhận về điều này rất sâu sắc. Đời 
người khổ sở và ngắn ngủi, cho dù sống 100 năm, người hiện nay 
nói một thế kỷ, nhưng trên thực tế chỉ là một khảy móng tay, một 
sát-na, chúng ta cần phải giác ngộ được. Trong thời gian ngắn ngủi 
như vậy, chúng ta phải làm thế nào tận dụng thời gian này thành 
tựu sự nghiệp bất hủ. Thế nào là sự nghiệp bất hủ? Nhà Nho nói 
“lập đức, lập công, lập ngôn”, đây gọi là “tam bất hủ”. Tam bất hủ 
này không thật,  vì sao vậy?  Vì trái đất này sẽ hoại.  Phật nói với 
chúng ta, cõi nước của Phật, tinh cầu có thành, trụ, hoại, không, trái 
đất hủy diệt rồi thì lập đức, lập công, lập ngôn cũng sẽ không còn 
chỗ dựa. Sự nghiệp bất hủ thực sự trong Phật pháp. Thế nào là sự 
nghiệp bất hủ vậy? Ra khỏi lục đạo, ra khỏi thập pháp giới, đó là 
bất hủ thật sự. Không thể thoát khỏi lục đạo luân hồi, chúng ta nói 
phạm vi lớn hơn một chút, bất luận đức nghiệp như thế nào thì 
cũng cùng thành, trụ, hoại, không đi về chỗ chết. 

Thế Tôn từ bi, chỉ ra thế giới Tây Phương Cực Lạc cho chúng 
ta.  Báo độ của chư Phật mười phương là bình đẳng, báo độ này 
chính là cõi Thật báo trang nghiêm thường nói. Tuy cõi Phàm thánh 
đồng cư và cõi Phương tiện hữu dư không như nhau, nhưng ở thế 
giới Tây Phương Cực Lạc, cõi Đồng cư, cõi Phương tiện bằng với 
cõi Thật báo, việc này chẳng thể nghĩ bàn, việc này chư Phật đều tán 



181Pháp sư Tịnh Không

thán. Không có vị Phật nào không khuyên chúng ta cầu sanh thế 
giới Tây Phương Cực Lạc, sự thù thắng của thế giới Tây Phương Cực 
Lạc không phải là cõi Thường tịch quang, không phải là cõi Thật 
báo. Cõi Thường tịch quang, cõi Thật báo của tất cả chư Phật Như 
Lai đều bình đẳng, vậy có gì hiếm lạ? Thù thắng đệ nhất chính là 
cõi Đồng cư và cõi Phương tiện bằng với cõi Tịch quang và cõi Thật 
báo, điều này không thể nghĩ bàn, chúng ta phải tin tưởng lời của 
Thế Tôn. Lời giảng giải này của Thế Tôn đích thực đã cứu chúng ta. 

Những pháp môn khác, không cần nói thứ khác, ví dụ bạn tu 
sơ thiền, chưa ra khỏi tam giới, bạn đắc sơ thiền thì tương lai bạn 
chẳng qua là sanh trời Sơ thiền mà thôi, không dễ thành tựu. Sao lại 
biết không dễ thành tựu? Bạn có thể tự mình làm thử xem. Thiền 
định của sơ thiền có thể chế phục ngũ dục lục trần, họ là ở Sắc 
giới, không phải Dục giới. Chúng ta ngày nay đối với tài sắc danh 
thực thùy, ngũ dục lục trần còn động tâm hay không? Hễ sáu căn 
tiếp xúc với cảnh giới còn bị động tâm, còn khởi niệm thì bạn biết 
rằng bạn ở Dục giới, bạn không có phần ở Sắc giới. Người trời 
Sắc giới đối với mừng, giận, buồn, vui không động tâm, nhà Phật 
thường gọi là “tám gió4 thổi không động”.  Tám gió thổi không 
động là cảnh giới gì vậy? Là cảnh giới của trời Sơ thiền. Nói cách 
khác, công hạnh của họ càng cao thì định công càng cao. Chúng 

4	 Tám gió (bát phong): được - mất, khen - chê, danh thơm - tiếng xấu, khổ - vui. 
	 Nghĩa là tám ngọn gió đời, là tám pháp thế gian, là thước đo người tu hành chân chính. 
Tám gió này hay làm con người vọng động, điên đảo mà sinh ra vui vẻ, hạnh phúc hoặc 
phiền muộn, khổ đau. 



182 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

ta biết, không phải họ không có định công, trong Phật pháp gọi 
định này là “vị đáo định”, họ vẫn chưa đạt đến sơ thiền, họ có định 
công, nhưng không đạt đến sơ thiền. Định công của họ nếu đạt 
đến sơ thiền thì trong tất cả cảnh giới đều không động tâm. Quả 
thật đúng là trong không động tâm, ngoài không bị cảnh giới cám 
dỗ, đó là người trời Sắc giới. Công phu của nhị thiền, tam thiền, 
tứ thiền thì càng sâu hơn nữa, nhưng vẫn không ra khỏi tam giới. 

Người niệm Phật chúng ta, thật ra mà nói nếu có được công 
phu sơ thiền thì chắc chắn vãng sanh, việc cầu sanh thế giới Tây 
Phương Cực Lạc nhất định không có vấn đề. Bạn có công phu sơ 
thiền, trong pháp môn niệm Phật gọi là niệm Phật tam-muội, công 
phu thành phiến rồi thì chắc chắn được sanh. Công phu của chúng 
ta chưa đạt đến sơ thiền,  cũng có một chút công phu  gọi là vị 
đáo định. Vị đáo định này còn phải xem duyên phận của bạn, nếu 
duyên của bạn thù thắng thì có thể vãng sanh; nếu duyên không 
thù thắng, lúc sắp mạng chung có oan gia trái chủ đến quấy nhiễu, 
đến chướng ngại thì bạn không thể vãng sanh. Chúng ta tự mình 
nghĩ thử,  lúc sắp lâm chung không biết có oan gia trái chủ đến 
kiếm chuyện hay không? Rất khó nói. Người tại gia có người thân 
quyến thuộc, có con cháu đứng trước mặt bạn khóc lóc, kêu la inh 
ỏi khiến bạn không giữ được chánh niệm. Người xuất gia còn đáng 
sợ hơn, vì sao vậy? Tín đồ còn nhiều hơn con cháu, người này phải 
như thế này, người kia phải như thế nọ, thế là nguy to rồi! Việc này 
chúng ta nhìn thấy, rất nhiều lão hòa thượng khi vãng sanh, tín 
đồ này nói: “Phải thế này đối với sư phụ.” Người kia nói: “Không 



183Pháp sư Tịnh Không

được, anh sai rồi, phải dùng cách này đối với sư phụ.” Mọi người 
hai bên tranh nhau, khiến cho sư phụ chết tươi rồi. Không phải 
họ có tâm xấu, đều là tâm tốt, tâm tốt ý thiện nhưng hại chết sư 
phụ rồi! 

Cửa ải lớn nhất của tại gia, xuất gia chính là chết. Ở đây tôi 
đã viết mười mấy chữ, cách viết này không biết các bạn có thể 
đọc hiểu hay không? Đây là chữ “chết”, là lối viết xưa, ý nghĩa sẽ 
rõ ràng hơn. Tôi đã viết mười mấy tờ, có không ít người đã lấy đi 
rồi. Nội dung viết trong đây là câu nói của Ấn tổ, đại sư Ấn Quang 
nói: “Người học đạo, niệm niệm không quên chữ chết thì đạo nghiệp 
tự thành.” Chúng ta không sợ chết, chúng ta phải chuẩn bị cách 
chết như thế nào, điều này mới quan trọng. Hay nói cách khác, cần 
phải có công phu sơ thiền, tức là chúng ta niệm Phật nhất định 
phải được niệm Phật tam-muội. Niệm Phật tam-muội nếu cạn thì 
là công phu thành phiến, công phu thành phiến trên thực tế mà 
nói chính là công phu sơ thiền. Ngoài không chấp tướng, trong 
không động tâm, thực sự đem duyên đời thảy đều buông xuống 
rồi, việc của thế gian này không liên quan đến ta; người tốt thì rất 
tốt, người xấu cũng tốt; việc tốt rất tốt, việc xấu cũng tốt. Chúng 
ta dùng tâm bình đẳng để đối nhân xử thế tiếp vật, không có phân 
biệt, không có chấp trước, vậy chúng ta mỗi ngày niệm Phật hiệu 
cầu sanh Tịnh độ  mới thật có phần nắm chắc.  Trong đời sống 
thường ngày phải tùy duyên, không phan duyên. Tùy duyên là sao 
cũng tốt, nhất định không được đem những sự việc hỗn tạp lộn 
xộn để ở trong tâm, trong tâm việc gì cũng không có, chỉ có một 



184 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

câu “A-di-đà Phật”, vậy thì chắc chắn được sanh Tịnh độ. 
Điều kiện để được sanh Tịnh độ thì hai chữ [hòa và nhẫn] 

này quan trọng, đầu tiên phải chung sống hòa thuận với tất cả 
mọi người. Họ hòa thuận với ta, ta hòa thuận với họ; họ bất hòa 
với ta, ta vẫn hòa với họ. Thuận cảnh, nghịch cảnh, người thiện, 
người ác, thảy đều phải nhẫn. Cách nhẫn như thế nào vậy? Không 
để ở trong tâm mới thật sự là nhẫn. Để ở trong tâm thì nhẫn ấy 
rất khổ, không để trong tâm thì nhẫn này rất tự tại. Tất cả đều tùy 
duyên, không phan duyên. Lợi ích chúng sanh là việc tốt, việc tốt 
cũng phải có duyên. Nếu như không có duyên mà bạn muốn đi 
làm, làm không thành công thì bạn sẽ sanh phiền não, sao lại khổ 
vậy? Cho nên Phật trụ ở thế gian chỉ dạy chúng ta là tùy duyên, 
không phan duyên; phan duyên là tự mình muốn làm như thế 
nào, tùy duyên là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Chúng 
ta có thể biết hòa và nhẫn thì tự nhiên sẽ đoạn ác tu thiện. Bởi 
vì chỉ cần bạn tạo thập ác nghiệp,  thập ác này ở trong tâm của 
bạn,  bạn không thể buông xuống nó hoàn toàn  thì không làm 
được hòa và nhẫn. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ,  quan sát người khác mà xét lại 
bản thân mình. Con người nhìn thấy lỗi lầm của chính mình rất 
khó, nhìn không ra lỗi của chính mình, nhưng dễ nhìn thấy lỗi 
của người khác.  Người khác là tấm gương soi của chính chúng 
ta,  nhìn thấy lỗi lầm của người khác, lập tức xoay trở lại phản 
tỉnh, xem bản thân ta có lỗi lầm này hay không? Điều này quan 
trọng. Chúng ta nhìn thấy người khác không hòa thuận, đoàn thể 



185Pháp sư Tịnh Không

không hòa thuận, quốc gia không hòa thuận, tôn giáo không hòa 
thuận, thường hay gây chuyện, đấu tranh, chiến tranh, điều này 
trong tin tức thường nhìn thấy, quay đầu lại nghĩ xem, ta chung 
sống với mọi người có hòa thuận hay không? Vì sao ta không hòa 
thuận? Điều mà trong bộ kinh này nói, do tập khí ác nghiệp. Nếu 
không có ác nghiệp thì tâm địa của bạn là thuần thiện, thuần thiện 
chính là thập thiện, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm nhất định 
tương ưng với thập thiện nghiệp  thì đã thực hiện được hai chữ 
“hòa nhẫn” rồi. Nếu không gặp được pháp môn Tịnh độ, không 
biết cầu sanh thế giới Cực Lạc thì quả báo của họ đời sau là “sanh 
Phạm thiên”;  Phạm thiên là trời Sắc giới,  không phải trời Dục 
giới. Bạn mới biết được, tuy không học Phật nhưng quả báo cũng 
khá thù thắng.  Chúng ta thử xem rất nhiều tôn giáo,  “trời” mà 
họ nói đến,  phần lớn đều là trời Dục giới.  Làm sao biết là trời 
Dục giới? Tập khí phiền não chưa đoạn, cho nên chúng ta biết 
họ là trời Dục giới, vẫn chưa lìa khỏi dục. Tôn giáo cao cấp, gọi 
là tôn giáo cao cấp, trong mỗi một tôn giáo đều có người tu hành 
cao cấp, không phải chỉ cho một người, người cao cấp là tu thiền 
định, họ biết ly dục nên sanh Phạm thiên, điều này chúng ta phải 
biết. Lìa sân giận có tám loại công đức thù thắng, trong đó loại thứ 
tám là vô cùng, vô cùng thù thắng. 

Chúng ta ngày nay đề xướng hòa bình, bởi vì thế giới không 
hề hòa bình. Giải thích hai chữ “hòa bình” này thế nào? Chúng 
sanh trên toàn thế giới, không phân quốc gia, không phân chủng 
tộc, không phân tôn giáo, chung sống hòa thuận, đối xử bình đẳng 



186 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thì hòa bình mới có thể thực hiện. Đối xử bình đẳng là “nhẫn”, bạn 
không nhẫn được  thì bạn không cách gì đối xử bình đẳng với 
người. Cho nên, chúng ta cần đem lời giáo huấn của Phật-đà áp 
dụng vào trong đời sống đối nhân, xử thế, tiếp vật của chúng ta, tự 
lợi lợi tha. Tự lợi của chúng ta là dùng nền tảng tu hành này, phát 
nguyện cầu sanh Tịnh độ, chắc chắn có thể thỏa mãn nguyện vọng 
trong đời này của chúng ta, thành tựu công đức thù thắng mà đời 
đời kiếp kiếp về trước chúng ta không có, đây mới là người thông 
minh, mới là người chân thật có trí tuệ. Tốt rồi, hôm nay thời gian 
đã hết, chúng ta giảng đến đây.

Tập 71 (số 19-014-0071)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười một, hàng thứ nhất, bắt đầu xem từ 
câu sau cùng: 

“Nếu có thể hồi hướng đạo Vô thượng chánh đẳng chánh giác, 
tương lai thành Phật sẽ được tâm vô ngại, người thấy nghe không 
chán.” Đây là nói đem công đức đoạn sân giận, không cầu phước 
báo thế gian. Quý vị đồng tu cần phải biết rằng, không cầu phước 
báo thế gian, không phải là không có phước báo, mà là phước báo 
càng thù thắng hơn. Tuy phước báo hiện tiền nhưng dứt khoát 
không được để ở trong tâm, dứt khoát không được sanh tâm hoan 
hỷ, đây chính là nói không thọ phước báo, phước báo dù lớn đến 
đâu cũng không hưởng thụ, mà đem công đức này hồi hướng vô 



187Pháp sư Tịnh Không

thượng Bồ-đề; sau khi thành Phật thì quả báo sẽ thù thắng, loại 
thù thắng này không thể dùng ngôn ngữ miêu tả được, cho nên 
trong kinh Phật thường nói “không thể nghĩ bàn”. “Được tâm vô 
ngại”, vô ngại là không chướng ngại, chính là điều mà Khổng tử 
nói: “Tùy tâm mong muốn mà không vượt quy củ”, đây là tâm 
vô ngại.  Trong đại tự tại lại có thể tương ưng với tất cả chúng 
sanh,  không trái ngược pháp thế gian,  đây là nhà Phật thường 
nói: “Phật pháp ở thế gian, không hoại pháp thế gian.” Nếu chúng 
ta đối với pháp thế gian có trở ngại, vậy thì có chướng ngại rồi. Với 
Phật pháp, với thế pháp, với pháp xuất thế đều vô chướng ngại thì 
mới gọi là pháp vô chướng ngại, mới thật sự giải thoát, trong kinh 
Hoa Nghiêm gọi là “lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”. “Người thấy nghe 
không chán”, đây là quả báo thù thắng; phàm người tiếp xúc với 
bạn, nghe tên, gặp mặt đều có thể sanh tâm hoan hỷ, đây là quả 
báo tu thập thiện nghiệp đời đời kiếp kiếp trong quá khứ. 



LÌA TÀ KIẾN 
THÌ ĐƯỢC THÀNH TỰU 
MƯỜI PHÁP CÔNG ĐỨC

Lại nữa, long vương! Nếu lìa tà kiến thì được thành tựu 
mười pháp công đức. 

“Tà kiến” là ngu si, ngu si biểu hiện ra bên ngoài chính là tà 
tri tà kiến. Tà tri tà kiến là cách nghĩ sai lầm, cách nhìn sai lầm, 
cách nghĩ cách nhìn của bạn hoàn toàn trái ngược với tự tánh, đây 
gọi là si; cho nên si chính là tà kiến. Có thể xa lìa ngu si, đây là việc 
khó khăn nhất, khó hơn nhiều so với hai điều phía trước. Trong 
thập thiện, bảy điều phía trước đều đoạn dễ dàng,  chỉ có một 
điều sau cùng này là khó đoạn. Trong kinh điển Phật có một ví 
dụ,  đoạn si hoặc giống như ngó sen đứt còn vương tơ,  rất khó 
đoạn sạch sẽ. Đoạn phiền não bằng giới và định, trì giới tu định 
thì được.  Trong mười điều này thì chín điều phía trước  nếu có 



189Pháp sư Tịnh Không

thể trì giới  thì thân và khẩu có thể không phạm;  nếu có thể tu 
định, định có thể đoạn tham, sân. Thế nhưng mà si thì vô phương, 
muốn đoạn si thì nhất định phải khai trí tuệ, sau khi khai trí tuệ 
rồi thì si mới có thể đoạn sạch, không khai trí tuệ thì không có 
biện pháp nào cả. Nhưng mà chúng ta phải biết rằng, ngu si là gốc 
rễ của mọi phiền não. Vì sao lại có tham? Vì sao lại có sân? Vì si, 
ngu si! Tại sao thân tạo ra giết, trộm, dâm; khẩu tạo ra nói dối, 
nói ly gián? Đều là do ngu si. Từ đó cho thấy, khai trí tuệ là quan 
trọng. Mục tiêu cuối cùng của tu học Phật pháp là khai trí tuệ, 
khai trí tuệ mới đoạn được phiền não ngu si căn bản. 

Làm thế nào để khai trí tuệ? Nhất định phải nương giới để 
được định,  do định khai tuệ.  Phật đã nói với chúng ta trình tự 
này, đây là quá trình mà tất cả mười phương ba đời chư Phật tu 
học, chúng ta muốn tu thì cũng không ngoại lệ. Rất nhiều người 
muốn tu mà tu cả đời cũng không thể khai trí tuệ. Nguyên nhân 
do đâu? Giới không thanh tịnh thì định cũng không đạt được, vậy 
làm sao có trí tuệ? Trí tuệ không có giới định, trong Phật pháp gọi 
là “thế trí biện thông”, nhà Nho gọi là “kiểu học ghi nhớ”, chẳng 
phải trí tuệ. Bạn nghe nhiều, thấy nhiều, nhớ rất nhiều, đây không 
phải từ trong tự tánh, mà toàn đến từ bên ngoài, đây là kiểu học 
ghi nhớ. Nhà Nho đối với sự việc này nói rất hay: “Kiểu học ghi 
nhớ, không đủ để làm thầy người.” Qua đó có thể thấy, thời xưa 
lựa chọn thầy, không chọn thầy học theo kiểu ghi nhớ, mà chọn 
người thầy thật sự có tu, có chứng. Gọi là “có tu” chính là phải đem 
những thứ đã học hoàn toàn thực hiện được. Nếu không thể thực 



190 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

hiện thì đó là giả, không phải thật, người chân tu thì nhất định 
thực hiện được, điểm này vô cùng quan trọng. Thực hiện tức là ở 
trong Phật pháp gọi là trì giới, trì giới mới có thể được định, thiền 
định thậm thâm mới khai trí tuệ, định nông cạn thì vẫn không 
có trí tuệ. “Tứ thiền bát định” mà nhà Phật nói đều không có trí 
tuệ, cho nên không ra khỏi tam giới. Định công này phải sâu. A-la-
hán đã ra khỏi tam giới, định mà A-la-hán tu là định thứ chín, nên 
ra khỏi rồi, trong kinh Lăng-nghiêm gọi là “cửu thứ đệ định”. 

Cho nên, học Phật là lấy khai trí tuệ làm mục đích. Muốn 
khai trí tuệ thì không thể không buông xuống, không buông 
xuống là chướng ngại lớn nhất của khai trí tuệ. Không chịu buông 
xuống, không phải là không thể buông xuống, mà là bạn không 
chịu buông xuống. Buông xuống là việc của chính mình, không 
phải là việc cầu người khác. Cầu người, người ta chưa chắc nhận 
lời bạn, việc này khó! Việc này phải cầu ở mình, tự mình không 
chịu buông xuống, vậy thì vô phương rồi; nếu tự mình chịu buông 
xuống thì đây không phải việc khó. Từ xưa đến nay, người tu hành 
có thể có thành tựu, có thể khai ngộ, có thể chứng quả, nguyên 
nhân gì vậy?  Người ta có thể buông xuống.  Tu hành không 
thể khai ngộ,  không thể chứng quả  là người không chịu buông 
xuống, chúng ta không thể không biết sự thật này. Tiếp theo là nói 
mười loại pháp công đức, mười loại lợi ích. 



191Pháp sư Tịnh Không

Những gì là mười? Một, được ý vui thiện chân thật và bạn 
bè thiện chân thật. 

Đây là lợi ích thứ nhất, bạn có thể được “ý vui thiện” thật 
sự. “Ý vui thiện” thông thường chúng ta gọi là vui vẻ, đây là niềm 
vui chân thật, không phải vui của khổ vui trong khái niệm thông 
thường của chúng ta, vui của khổ vui là tương đối,  không phải 
chân thật. Phật đối với sự việc này gọi nó là “hoại khổ”, vui là hoại 
khổ;  khổ là “khổ khổ”,  vui là hoại khổ,  không phải là niềm vui 
chân thật. Trong kinh Phật gọi “ý vui chân thật” là thường sanh 
tâm hoan hỷ, vì sao vậy? Bởi vì họ thường sanh trí tuệ, nên họ đạt 
được pháp hỷ, pháp lạc đích thực. “Bạn bè thiện chân thật”, đây 
chính là họ chắc chắn sẽ được thiện tri thức chân thật;  thường 
gặp được thiện tri thức thật sự,  thường thân cận chân thiện tri 
thức, làm bạn lữ với thiện tri thức chân thật. Bạn lữ này ngày nay 
chúng ta gọi là đồng tham đạo hữu. Do đây có thể biết, nếu có tà 
kiến thì bạn không có được thọ dụng này. Bạn có tà kiến thì chắc 
chắn bạn khởi tâm động niệm đều tùy thuận phiền não, chúng 
ta gọi là thường sanh phiền não, sầu muộn, nghi hoặc, bất luận 
làm sự việc gì đều không dám quyết định, đây là do ngu si tạo 
nên. Đoạn ngu si là việc khó, nhưng chúng ta vẫn phải học, khó đi 
nữa cũng phải học. Có thể học được một phần thì được một phần 
thọ dụng, học được hai phần thì được hai phần thọ dụng. 

Gốc rễ của tà kiến chính là cho rằng thân thể này là ta, đây là 
gốc rễ của tà kiến, gọi là ngã kiến. Trong kiến tư phiền não, điều 
đầu tiên là ngã kiến, thân kiến. Người tu hành từ xưa đến nay, tu 



192 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

hành cả đời, không thể nói họ không dụng công, không thể nói họ 
không tinh tấn, nhưng cả đời cũng không rời khỏi phiền não, đều 
không thể thoát khỏi tập khí. Do nguyên nhân gì?  Chấp trước 
thân này là ta, chúng ta thường nói là khởi tâm động niệm tự tư 
tự lợi. Chỉ cần có ý niệm như vậy tồn tại thì đoạn tà kiến là việc 
không thể. Tà kiến không đoạn thì tham sân nhất định sẽ theo đó 
mà khởi; chỉ có thể nói áp chế được một vài tham sân, giảm bớt 
một số, chứ chắc chắn không đoạn hết được. Sự việc này rất phiền 
phức, không điều phục được phiền não tham sân thì quả báo ở ba 
đường ác. 

Người thông thường hay nói,  người chết rồi đi làm quỷ, 
rõ ràng là có lục đạo, sao có thể khẳng định người chết rồi nhất 
định làm quỷ vậy? Mọi người đều nói như vậy, nói ra lời này ắt 
có nguyên nhân. Phật nói với chúng ta, nghiệp nhân của cõi quỷ 
là tham dục. Điều thứ nhất chính là tham chấp bản thân, tham ái 
thân thể này, sắc thân này; đây là điều đầu tiên, là tham dục căn 
bản. Chúng ta không biết cái thân này là giả, Phật nói rất hay: “Tứ 
đại, ngũ uẩn giả hợp mà sanh”, không phải thật, “pháp do duyên 
sanh, thể ngay lúc đó chính là không, trọn chẳng thể được”. Chúng ta 
cho cái thân này là mình, xem trọng nó như vậy, chấp trước kiên 
cố, nhân tố này chính là nghiệp nhân đọa lạc cõi ngạ quỷ. Vì sao 
người chết rồi thì làm quỷ? Là do đây mà đi làm quỷ. Quỷ khổ hơn 
người, quỷ đáng thương hơn người; người còn có thể nhìn thấy 
ánh mặt trời, quỷ thì không thấy. Trong cảnh giới của quỷ, không 
gian mà mỗi ngày họ nhìn thấy đều là tối tăm mờ mịt, giống như 



193Pháp sư Tịnh Không

mây đen phủ kín vậy, vĩnh viễn không nhìn thấy ánh mặt trời. Cho 
nên chúng ta gọi là “âm gian”, “cõi âm”, chính là nghĩa này. 

Chúng ta trong một đời tu hành,  nếu muốn có được kết 
quả, có được thành tựu, nếu bạn không thuận theo lời giáo huấn 
của Phật-đà thì làm sao được? Điều này quan trọng hơn tất cả. Giáo 
huấn cơ bản của Phật-đà đối với chúng ta chính là bộ kinh Thập 
Thiện Nghiệp Đạo này, rất quan trọng! Phật dạy mười điều trong 
kinh này, nhất định phải chăm chỉ nỗ lực mà học tập. Thập ác là 
nghiệp chướng, phiền não, tập khí của chúng ta tích lũy từ vô thỉ 
kiếp đến nay. Chúng ta ngày nay không cần nói đoạn, vì đoạn quá 
khó. Trong kinh, Phật nói với chúng ta là phục, bạn có thể điều 
phục được nó thì mười loại ác nghiệp này đều không khởi hiện 
hành. Phục được phiền não thì chúng ta niệm Phật mới có thể 
vãng sanh; không phục được mười điều phiền não này, tuy niệm 
Phật nhưng cũng không thể vãng sanh. Điều kiện của vãng sanh 
là nhất hướng chuyên niệm, chúng ta không đoạn phiền não thì 
đó chính là nhất hướng xen tạp,  không phải chuyên niệm; xen 
tạp, công phu không thuần thì không thể vãng sanh. 

Tự mình không phải là người thiện đích thực, vậy trong thế 
gian này bạn sẽ không gặp được chân thiện tri thức,  bạn chắc 
chắn không gặp được. Phật Bồ-tát đến rồi, bạn cũng không gặp 
được; Phật Bồ-tát hằng ngày ở cùng với bạn, bạn cũng không gặp 
được. Vì sao vậy? Trong tâm bạn chán ghét họ, trong tâm bạn nhìn 
họ thấy chướng mắt. Đây là nguyên nhân gì vậy? Phiền não khởi 
hiện hành. Nếu tâm địa của bạn thuần thiện thì tất cả người và 



194 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

vật xung quanh mà bạn tiếp xúc đều là thiện tri thức, đều là Phật 
Bồ-tát, đây chính là điều mà đại sư Ngẫu Ích nói:  “Cảnh duyên 
không tốt xấu, tốt xấu khởi nơi tâm.” Bạn có trí tuệ chân thật thì 
chư Phật Bồ-tát đều ở trước mắt bạn; bạn không có trí tuệ chân 
thật, dù chư Phật Bồ-tát ở trước mặt bạn thì bạn đều thấy chướng 
mắt, làm sao bạn có được pháp hỷ? Làm sao bạn có được “ý vui 
thiện chân thật”? Từ chỗ này chúng ta có thể thể hội được, giáo 
học của Phật pháp xác thực đúng là giúp chúng ta phá mê khai 
ngộ, lìa khổ được vui. “Lìa khổ” này chính là phục phiền não, đoạn 
phiền não, được ý vui thiện chân thật. Tốt rồi, hôm nay thời gian 
đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

Tập 72 (số 19-014-0072) 

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười một, hàng thứ tư, bắt đầu xem từ câu 
thứ ba: 

Hai, tin sâu nhân quả, thà bỏ thân mạng, trọn không làm ác. 
Điều này nói ra dễ dàng, nhưng làm thì rất khó khăn, chỉ có 

người đầy đủ trí tuệ chân thật, đối với chân tướng sự tình họ thật 
sự thông đạt sáng tỏ thì mới có thể làm được. Tin sâu nhân quả 
không dễ! Đối với sự và lý của nhân quả, chúng ta quả thật hiểu rõ 
hơn một chút so với người thông thường; hiện nay người thông 
thường trong xã hội rất ít nói đến nhân quả. Người học Phật thì 
thường nghe nói về nhân quả, chúng ta nghe quen tai rồi, biết được 



195Pháp sư Tịnh Không

trồng nhân thiện thì được quả thiện, tạo nhân ác thì nhất định có 
ác báo. Nhưng vì sao vẫn không chịu tu thiện, mà vẫn muốn đi tạo 
ác vậy? Đây là do tin nhân quả không sâu, chẳng phải tin sâu. Tin 
sâu là thông đạt đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật. Ví dụ nói một 
con muỗi, một con kiến, người học Phật thông thường như chúng 
ta đây, người học Phật nhiều năm mà vẫn luôn còn tâm giết, thậm 
chí khi muỗi đến chích bạn, bạn đập một phát cho nó chết, đây là 
tập khí. Chúng ta có biết nhân quả hay không? Biết, nhưng biết 
không đủ sâu. Chúng ta vô ý giết nó, cố ý hay vô ý giết nó thì quả 
báo tương lai đều không tránh khỏi. 

Trước đây, chúng tôi đọc truyện ký của An Thế Cao, ngài là 
người tu hành chân chánh đắc đạo, ngài đã từng đến Trung Quốc 
để trả nợ mạng hai lần; đó là người tu hành chứng quả, trong đời 
quá khứ ngộ sát người khác, quả báo này ngài vẫn phải tự chịu. Ngài 
trả nợ mạng, ngài hiểu rõ, ngài biết, nhưng mà người tổn hại ngài là 
ngộ sát; trong đời quá khứ ngài đã ngộ sát người khác thế nào thì 
đời này cũng bị người khác ngộ sát như vậy. “Một miếng ăn, một 
hớp nước không gì không định trước”, người thế gian không hề nói 
sự việc phát sinh không có nguyên nhân, không có đạo lý này, quả 
báo nhất định là có nhân, có duyên. Bồ-tát làm ra thị hiện đó là 
nói cho chúng ta biết:  “Nhân mà bạn tạo tác nhất định có quả 
báo, tự mình nhất định phải gánh chịu quả báo.” Chúng ta không 
ưa ai đó thì người ta cũng không ưa chúng ta,  đây là quả báo; 
chúng ta thích ai đó thì người ta cũng thích chúng ta. Nhà Nho 
cũng nói:  “Thương người thì thường được người thương.”  Bạn 



196 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thương yêu người khác, đây là bạn tu nhân, đại chúng xã hội đều 
tôn kính bạn, thương yêu bạn, đây là quả báo của bạn. Bạn hận 
người khác, chán ghét người khác thì đại chúng xã hội cũng hận 
bạn, cũng chán ghét bạn. Nếu như bạn thật sự hiểu rõ đạo lý này 
thì bạn có thể làm được câu nói “thà bỏ thân mạng của mình chứ 
không chịu tạo ác”. 

Cổ đức ví dụ rất hay, hiện nay trong xã hội có vị trí rất cao 
mời bạn đi làm, mời bạn đi làm vua chẳng hạn, chỉ cần bạn giết 
một người;  người này không hề có tội,  bạn giết người này  thì 
bạn có được vương vị.  Người tin sâu nhân quả không làm việc 
này, bảo họ giết một chúng sanh vô tội, được lợi ích như thế nào 
thì họ cũng không chịu làm. Người tin sâu nhân quả mới có thể 
làm được, điều này cần phải lìa tà kiến mới được. Tà kiến là ngu si, 
người hồ đồ không tin nhân quả. Hay nói cách khác, người không 
tin sâu nhân quả  vẫn là người hồ đồ,  không thể xem là người 
sáng tỏ được. Người sáng tỏ đâu chịu làm việc khờ dại này? Phải 
biết rằng muỗi, kiến cũng là một mạng sống, tại sao nó lại đi làm 
muỗi, làm kiến vậy? Quá khứ khi nó làm người, đã tạo quá nhiều 
ác nghiệp nên đọa vào trong đường này, khi tội của nó báo hết rồi 
thì nó cũng sẽ chuyển thành thân người. Bản thân chúng ta tạo tội 
nghiệp nhiều thì cũng sẽ biến thành kiến, biến thành muỗi. Thật 
ra mà nói, vô lượng kiếp đến nay chúng ta ở trong lục đạo mang đủ 
dạng thân tướng, chúng ta đều đã từng trải qua rồi, hiện nay đời 
này được thân người, nhà Phật thường nói “mê do cách ấm”, nên 
đã quên hết những việc trong đời quá khứ. Tuy là quên hết, quên 



197Pháp sư Tịnh Không

này là do mê hoặc, nhưng hạt giống nghiệp nhân trong a-lại-da 
thức vĩnh viễn không bị mất đi. Vì vậy chúng ta không được nói 
rằng làm rồi thì sau này sẽ không có chuyện gì, đây là tà kiến, là 
kiến giải hoàn toàn sai lầm. 

Từ đó cho thấy,  chưa nói đến ngôn ngữ hành vi,  ngay cả 
khởi tâm động niệm,  tự mình phải chịu trách nhiệm đối với 
chính mình. Nhân quả rất đáng sợ, lời nói này là sự thật. Ai biết 
vậy?  Chư Phật Bồ-tát biết,  Thanh văn, Duyên giác biết.  Trong 
kinh ghi chép, A-la-hán nghe Phật giảng kinh, khi Phật giảng đến 
địa ngục thì những vị A-la-hán này tâm vẫn còn khiếp sợ, nghe 
thấy thì trên thân đều xuất mồ hôi máu, vì quá khứ đã từng trải 
qua rồi; Phật vừa nói, nghĩ lại tình trạng trước đây ở trong địa 
ngục, nỗi sợ hãi vẫn hiện tiền như xưa. Chúng ta thì vô tri, khi 
nào chúng ta thoát khỏi ngu si,  đoạn tham sân si,  chư vị phải 
biết, đoạn tham sân si thì chứng quả A-la-hán, những việc trong 
đời đời kiếp kiếp quá khứ đều có thể nhớ hết, đã khôi phục trí 
nhớ. Nghĩ đến tình trạng trong lục đạo trước đây, bạn đã từng 
làm vua trời,  cũng làm súc sanh,  cũng làm ngạ quỷ,  cũng đọa 
địa ngục, đường nào cũng đều trải qua rồi, chúng sanh ở trong 
đường nào cũng đều có quan hệ mật thiết với ta, ngày nay chúng 
ta gọi là quan hệ thân thuộc. Nếu chúng ta giết hại chúng sanh, sỉ 
nhục chúng sanh, coi thường chúng sanh, Phật nói rất hay: chính 
là đối xử với chư Phật và cha mẹ của mình vậy. Chúng ta với tất 
cả chúng sanh,  với chư Phật Như Lai,  trong quá khứ vô lượng 
kiếp đều có quan hệ thân thuộc, làm cha con lẫn nhau. Những 



198 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

lời này chắc chắn không phải hoang đường,  đích thực là lời 
chân thật. Cho nên thật sự không làm ác, ngay cả niệm ác cũng 
không sanh thì A-la-hán mới làm được. Chúng ta phải hết lòng 
nỗ lực học tập, nếu bạn có thể làm được thì bạn chứng quả A-la-
hán, mười nghiệp ác hoàn toàn đoạn rồi. 

Ba, chỉ quy y Phật, không quy y các thiên nhân khác. 
Ý nghĩa của “quy y” ở đây chính là lấy Phật làm thầy. Chư 

thiên thiện thần, trí tuệ của họ cao hơn chúng ta  nên họ cũng 
có thể chỉ dạy chúng ta, chúng ta đối với họ phải tôn kính. Chư 
thiên thiện thần phần lớn cũng là quy y Phật, cũng đều là học trò 
của Phật. Trong kinh điển chúng ta thường xem thấy, vua trời Đại 
Phạm, vua trời Đao-lợi thường thỉnh chư Phật Bồ-tát đến thiên 
cung để giảng kinh thuyết pháp, cho nên chúng ta biết chư thiên 
thiện thần cũng là học trò của Phật. Chúng ta nhất định phải lấy 
Phật làm thầy, thuận theo giáo giới của đức Phật mà tu học, vậy 
là đúng rồi. Cõi trời tuy tốt nhưng kiến tư phiền não của họ chưa 
đoạn hết,  chỉ có thể nói phiền não của họ nhẹ hơn của chúng 
ta, phước báo của họ lớn hơn phước báo của chúng ta, nhưng quả 
vị đạt được không phải cứu cánh, không phải viên mãn. Chúng ta 
phải tìm một vị thầy thật sự có trí tuệ chân thật, có công đức viên 
mãn thì mới tốt. 

Chúng ta chọn Phật làm thầy,  vậy những chư thiên thiện 
thần này có trách chúng ta không? Không trách. Nếu chúng ta cho 
rằng: “Trước đây tôi bái thần, bây giờ tôi quy Phật rồi, không bái 
thần nữa, thì vị thần này nhất định rất giận, nhất định sẽ tìm tôi gây 



199Pháp sư Tịnh Không

chuyện.” Chúng ta có cách nghĩ như vậy là sai rồi, không hề biết 
rằng nếu vị thần đó nhìn thấy bạn quy y Phật, nương theo Phật làm 
thầy thì thần rất vui mừng, vô cùng hoan hỷ tán thán: “Bạn làm rất 
đúng, bạn không hề làm sai.” Những vị thần này đều biến thành 
hộ pháp của bạn. Thần thông minh hơn chúng ta, chánh trực hơn 
chúng ta. Nếu như vị thần này nhìn thấy bạn quy y Phật, họ còn 
kiếm chuyện với bạn, không hoan hỷ mà còn trả thù bạn, thì đây 
không phải chánh thần, đó là yêu ma quỷ quái. Yêu ma quỷ quái 
sẽ hại người, chánh thần sẽ bảo hộ người. Chúng ta chọn Phật làm 
thầy thì nhất định chính xác, thế nhưng đối với thiên thần khác 
nhất định phải tôn kính, tôn trọng và tán thán. 

Bồ-tát Phổ Hiền dạy chúng ta “lễ kính chư Phật, xưng tán 
Như Lai, quảng tu cúng dường”, chúng ta đối với tất cả thiên thần, 
quỷ thần phải tôn kính, tán thán, cúng dường, điều này nhất định 
phải có, đối với quỷ thần phải có thái độ này. Chúng ta đối với 
những chủng tộc khác nhau,  tôn giáo khác nhau  thì cũng phải 
lễ kính, tán thán, cúng dường, đây là hạnh Phổ Hiền. Bạn muốn 
hỏi vì sao vậy? Phật nói với chúng ta trong Đại kinh, trong tất cả 
chúng sanh có nam, có nữ, trong cõi súc sanh chúng ta nói có đực, 
có cái, “tất cả người nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta”, “tất 
cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật”, đạo lý chính là chỗ này. Bạn 
xem tâm lượng này lớn biết bao! Tri kiến này là chánh tri chánh 
kiến, cho nên tự nhiên lưu xuất ra lòng thương yêu tất cả chúng 
sanh  còn lớn hơn thương yêu mạng sống của chính mình, vì 
thương yêu chúng sanh, vì cứu hộ chúng sanh mà bỏ mạng sống 



200 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

của mình cũng không hề tiếc. Mạng sống còn có thể bỏ, huống hồ 
là vật ngoài thân, đâu có đạo lý nào không bỏ được? Đâu có lý nào 
chẳng thể cúng dường? Người khác đến tìm chúng ta, trừ khi bản 
thân chúng ta không có năng lực, nếu có năng lực thì nhất định 
phải giúp họ. 

Tín đồ Thiên Chúa giáo bên châu Phi đến tìm tôi, muốn tôi 
tặng họ một chiếc xe hơi. Ở châu Phi rất khổ, có một bệnh viện mà 
ở đó bệnh nhân rất nhiều, họ ở cách bệnh viện rất xa, phương tiện 
giao thông thiếu thốn. Họ đến tìm tôi, đương nhiên tôi phải tặng 
cho họ; không thể nói đó là người ngoại quốc, người châu Phi, đó 
là Thiên Chúa giáo, không phải Phật giáo, tôi không có cái nhìn 
như vậy. Tất cả mọi chúng sanh, tôn giáo khác nhau, quốc gia khác 
nhau, chủng tộc khác nhau đều là một thể. Chúng ta không có 
năng lực thì đành phải chịu,  nếu có năng lực thì nhất định hết 
lòng hết sức giúp đỡ họ, là việc nên làm. Huống hồ người ta nêu 
ra thỉnh cầu? Dù họ không nêu ra, chúng ta nhìn thấy, nghe thấy 
thì đều phải chủ động đi cứu giúp, đi giúp đỡ. Chúng ta đối xử với 
người như vậy, người ta đối với ta cũng giống như vậy. Nhất định 
phải tin sâu nhân quả thì mới được, làm theo lời giáo huấn của 
Phật-đà. 

“Quy y Phật”,  “quy y” thực hiện như thế nào?  Chính là 
trong kinh thường nói là  “thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói”; 
bạn có thể làm được câu nói này thì bạn đích thực quy y, lời dạy 
của Phật trong kinh điển, chúng ta hoàn toàn tiếp nhận. “Trì” là 
vĩnh viễn gìn giữ không để mất đi; biết rõ mà vẫn phạm thì chữ 



201Pháp sư Tịnh Không

“trì” không còn nữa; trì là gìn giữ vĩnh viễn, y giáo phụng hành. 
“Đọc tụng” là mình và người cùng có lợi. Bản thân mỗi ngày đọc 
tụng, ôn cũ biết mới, hằng ngày tiếp nhận lời giáo huấn của Phật-
đà, mở cuốn kinh ra thì giống như Phật ở trước mặt, nghe Phật 
thuyết pháp,  nghe lời giáo huấn của Phật. “Vì người diễn nói”, 
“diễn”  là phải làm được.  Phật dạy cho chúng ta bộ kinh Thập 
Thiện Nghiệp Đạo này, chúng ta phải làm được thập thiện nghiệp 
đạo, đây là diễn; làm cho đại chúng xã hội thấy, làm cho người ta 
thấy. “Nói” là diễn thuyết cho người khác. Diễn là thân giáo, nói 
là ngôn giáo,  đây chính là thật sự quy y Phật.  Nếu chỉ học tập 
trong kinh điển, không thể thực hiện vào trong đời sống thường 
ngày của chính mình, vậy thì không có quy y; đây chỉ là có hình 
thức, không có thực chất, thực chất thì nhất định phải vì người 
diễn nói. Diễn ở trước, nói ở sau, trước tiên phải làm được, sau khi 
làm được rồi mới nói, đây là chân thật học Phật, thật sự thực tiễn. 
Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết. 

Tập 73 (số 19-014-0073)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười một, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ 
giữa, xem từ điều thứ tư: 

Bốn, trực tâm chánh kiến, vĩnh viễn xa rời tất cả lưới nghi 
về cát hung. 

Lìa tà kiến chính là trí tuệ.  Tà kiến mà Phật nói ở đoạn 



202 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

này chính là “si” ở trong tam độc phiền não tham sân si, chuyển 
ngu si thành trí tuệ, trí tuệ hiện tiền thì tự mình có thể làm chủ 
được. Trong kinh Lăng-nghiêm, Phật có nói: “Nếu có thể chuyển 
cảnh thì đồng với Như Lai.” Mục tiêu cao nhất của tu học Phật pháp 
là ở chỗ này. Sau khi đã khai trí tuệ rồi thì tất cả cát hung họa phước 
của thế gian bạn đều hiểu rõ, bạn đều sáng tỏ, bạn không còn nghi 
hoặc nữa. Có cần phải tránh hung tìm cát hay không? Không cần 
thiết. Vì sao không cần thiết vậy? Bạn có thể chuyển cảnh giới thì 
bạn có thể chuyển hung thành cát, chuyển họa thành phước, bạn 
có năng lực này  thì bạn hoàn toàn không giống như người thế 
gian. Người thế gian không có năng lực chuyển cảnh giới  là do 
nguyên nhân gì? Không đoạn tham sân si, cho nên họ mới bị cảnh 
giới trói buộc. Đoạn tham sân si rồi thì định tuệ hiện tiền, hết thảy 
vận mệnh, những cảnh ngộ gặp phải thảy đều chuyển đổi được 
hết, thật sự là chuyển mười pháp giới thành nhất chân pháp giới, 
đây là sự thật. Điều kiện mà Phật nói ở đây rất rõ ràng là “trực tâm 
chánh kiến”, bốn chữ này chính là tâm đại Bồ-đề,  tâm Bồ-đề là 
chân tâm. 

Thế Tôn nói với chúng ta trong kinh Quán Vô Lượng Thọ 
Phật là “tâm chí thành”, trực tâm chính là tâm chí thành. Trong 
Khởi Tín Luận, Bồ-tát Mã Minh nói về trực tâm,  tâm thể của 
tâm Bồ-đề là trực tâm; còn Phật nói trong Quán Kinh là tâm chí 
thành. Do đây có thể biết, trực tâm chính là chân thành đến cực 
điểm. Cách nói như vậy chúng ta vẫn rất khó thể hội, rốt cuộc 
thế nào là chân thành? Thế nào là chánh trực? Tiêu chuẩn ở chỗ 



203Pháp sư Tịnh Không

nào? Trong Độc Thư Bút Ký của tiên sinh Tăng Quốc Phiên thời 
tiền Thanh, ông đã làm định nghĩa cho chữ “thành”, định nghĩa 
này rất hay, tương đối gần với nghĩa mà Phật pháp nói. Ông nói: 
“Một niệm không sanh gọi là thành.” Từ đó cho thấy, có niệm thì 
không thành, không sanh một niệm mới gọi là thành. Chúng ta 
muốn hỏi: vô niệm có phải là thành hay không? Vô niệm cũng 
chẳng phải thành.  Nếu như nói vô niệm là thành,  vậy nhập vô 
tưởng định thì tâm Bồ-đề bèn hiện tiền rồi. Phật nói cho chúng 
ta biết, sau khi tu thành công vô tưởng định thì thật sự gọi là một 
niệm không sanh. Quả báo ở đâu vậy? Ở trời Vô Tưởng của tứ 
thiền, ở trời ngoại đạo. 

Cho nên, chỗ này chúng ta cần phải có năng lực phân 
biệt.  “Một niệm không sanh”, không được hiểu sai ý nghĩa của 
câu nói này, một cái là “một niệm”, một cái là “không sanh”, bạn 
mới có thể thật sự hiểu được ý nghĩa của nó. Một niệm là không 
có niệm thứ hai, có niệm thứ hai thì không phải một niệm; không 
sanh là không sanh niệm thứ hai. Câu nói này phải lý giải nó cho 
thật chính xác, họ không phải rơi vào vô niệm, họ nói là một niệm, 
họ hoàn toàn không rơi vào vô niệm. “Một niệm”, trong kinh Đại 
thừa, Phật thường nói: “Tĩnh lặng sáng suốt, sáng suốt tĩnh lặng”, nó 
là sống, không phải chết. Vô tưởng định là chết, vô tưởng định 
không phải là sống. Vì vậy, vô tưởng định là vô minh, không phải 
Bồ-đề. 

Bồ-đề rốt cuộc là gì?  Thực ra sự việc này là ở ngay trước 
mắt chúng ta, ngay cả nhà Nho cũng nói: “Đạo không xa người, 



204 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

người tự xa đạo.” Có phương pháp gì? Phật nói trong hội Lăng-
nghiêm: “Ngay nơi sáu căn, phóng quang động địa”,  đó chính là 
một niệm không sanh. “Ngay nơi sáu căn” là mắt có thể thấy, tai 
có thể nghe, mũi có thể ngửi, lưỡi có thể nếm,  thân có thể xúc 
chạm, ý có thể biết. Mắt chúng ta vừa mở ra thì nhìn thấy cảnh 
giới bên ngoài  rất rõ ràng, rất sáng tỏ, đây gọi là nhất niệm; tai 
nghe âm thanh ở bên ngoài rất rõ ràng, rất sáng tỏ, đây gọi là nhất 
tâm.  “Không sanh” là thế nào?  Không sanh vọng tưởng,  không 
sanh phân biệt,  không sanh chấp trước,  đây là chí thành.  Vô 
tưởng định tuy dường như là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 
đều không có, nhưng họ cái gì cũng không biết, cái gì cũng không 
hiểu rõ, cho nên đó gọi là vô minh. Nhất định không được đem 
vô minh, vô tưởng định nói thành tâm chí thành, vậy thì hết sức 
sai lầm. 

Phật Bồ-tát không giống như chúng ta,  tức là các ngài có 
thể vĩnh viễn gìn giữ nhất niệm, không khởi niệm thứ hai, điều 
này tuyệt vời. Mỗi người chúng ta đều có nhất niệm, nhưng thời 
gian nhất niệm đó quá ngắn ngủi,  trong sát-na liền khởi phân 
biệt, khởi chấp trước, vậy đã đem trí chuyển thành thức rồi. Nhất 
niệm là trí, là chân trí tuệ; niệm thứ hai khởi lên thì đã đem trí 
chuyển đổi thành thức, thức chính là vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước. Cho nên, tu học Phật pháp là tu điều gì? Đại đức của 
Tướng tông thường nói “chuyển thức thành trí”. Khác biệt giữa 
thức và trí là ở trong thức có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; ở 
trong trí không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Từ đó cho 



205Pháp sư Tịnh Không

thấy, lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì tâm đó gọi là tâm 
chí thành, gọi là trực tâm, rõ ràng sáng tỏ đến cực điểm. Khi nó 
không khởi tác dụng thì giống như là vô tri, trong kinh Bát-nhã 
nói “bát-nhã vô tri”, vô tri chính là tâm chí thành, chính là trực 
tâm; khi khởi tác dụng thì “không gì không biết”. Vô tưởng định 
nó cũng vô tri, khi nó khởi tác dụng thì nó chẳng biết gì cả, như 
vậy không được. Khi khởi tác dụng là không gì không biết, không 
gì không thể. Chánh kiến chính là trực tâm khởi dụng, nếu nói 
theo cách của nhà Nho thì trực tâm chính là thành ý, chánh kiến 
chính là chánh tâm, đó là “thành ý, chánh tâm”. Trong Phật pháp 
nói, trực tâm là tâm chân thành, chánh kiến là thâm tâm, đại bi 
tâm, trong Quán Kinh gọi là hồi hướng phát nguyện tâm. Đây là 
chánh tri chánh kiến, tất cả cát hung họa phước của thế gian thảy 
đều sáng tỏ rồi. Sáng tỏ thế nào vậy? Rõ ràng sáng tỏ nghiệp nhân 
quả báo, một chút cũng không mê hoặc, cho nên là “vĩnh viễn xa 
rời tất cả lưới nghi về cát hung”. 

Người thế gian chúng ta, bạn xem thử xã hội hiện nay, họ 
xem phong thủy,  xem tướng, đoán mệnh, họ làm ăn rất khấm 
khá.  Những người này làm ăn tốt  thì chứng tỏ người thế gian 
đối với cát hung họa phước có chồng chất thắc mắc, họ đều 
muốn biết một chút tin tức, làm thế nào có thể hướng lành tránh 
dữ, họ đều có tâm cầu may. Bạn có tai nạn, bạn có thể trốn tránh 
được không? Trốn tránh không khỏi, quả báo nhất định phải tự 
chịu. Bạn có phước, cái phước đó bạn không cần, bạn muốn bỏ 
nó đi cũng không bỏ được, phước cứ đi theo bạn. Phật không cho 



206 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

phép chúng ta đi làm những sự việc này. Trong kinh A-nan Vấn 
Sự Phật Cát Hung, Phật đối với gieo quẻ, xem tướng, đoán mệnh, 
phong thủy, hết thảy đều không cho phép chúng ta đi hỏi, ngài nói 
đây là ý thế gian, đệ tử học Phật “có thể làm việc thế gian, nhưng 
không được phép có ý thế gian”, lời này đã nói rõ ràng, tường tận 
như vậy. 

Thế nhưng Phật thật là từ bi đến cực điểm, chúng sanh có 
mê hoặc này, có căn tánh này, cứ luôn muốn gieo quẻ để hỏi, cho 
nên Phật cũng thuận theo tập khí của chúng sanh, ngài đã nói ra 
bộ kinh Chiêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo, đây là Phật dạy đệ tử 
Phật chúng ta, nếu như đối với cát hung có nghi hoặc thì gieo quẻ 
thế nào. Cho nên, chúng ta nhìn thấy bộ kinh điển này thì nghĩ 
đến Phật thật sự là từ bi đến cực điểm, vì những người này của 
chúng ta mà mở rộng cửa phương tiện. Nhưng phương pháp gieo 
quẻ đó, phần trước đều dạy bạn phải tu như thế nào thì mới có 
thể có được cảm ứng; nếu bạn không có công phu tu học thì sẽ 
không đạt được cảm ứng. Ở Trung Quốc, chúng ta nhìn thấy có 
một cuốn sách nhỏ “Quán Thế Âm Bồ-tát Linh Khóa”, đó cũng là 
sách gieo quẻ. Phía trước đại sư Ấn Quang có viết một lời tựa rất 
rõ ràng, trước khi gieo quẻ phải hết sức cung kính, hết sức thành 
khẩn mà niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ-tát 108 biến, đây là 
cầu cảm ứng, điều này rất có đạo lý. Vì sao vậy? Thành ắt linh, bạn 
niệm Phật hiệu hơn 100 biến thì tâm định, tâm thành rồi. 

Nếu chúng ta vĩnh viễn đoạn dứt tham sân si thì tâm này là 
chân tâm, là trực tâm chánh kiến,  tâm Bồ-đề của bạn liền hiện 



207Pháp sư Tịnh Không

tiền. Cho nên, tất cả cát hung họa phước không cần phải đi hỏi 
nữa. Giờ nào cũng là giờ tốt, ngày nào cũng là ngày tốt, ở đâu cũng 
là chỗ tốt, không có gì là không cát tường. Vẫn là nguyên lý mà 
Phật đã nói trong bộ kinh này là cảnh chuyển theo tâm, tâm của 
bạn thuần thiện không ác thì cảnh duyên của bạn thảy đều chuyển 
đổi trở lại. Chúng ta phải biết đạo lý này. Lại xem câu kế tiếp: 

Năm, thường sanh chốn trời người, không rơi vào ác đạo. 
Chúng ta nhất định phải biết, ác đạo rất đáng sợ, thật sự là 

vô cùng khủng khiếp. Địa ngục là khổ nhất, chúng ta dứt khoát 
không được vào. Trong kinh Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện đã nói 
rất nhiều, vô lượng vô biên nỗi khổ sở, bất kỳ loại nào chúng ta 
cũng chịu không nổi.  Nhưng thật sự mà nói thì rất dễ đọa địa 
ngục,  còn ra khỏi thì rất khó.  Những người nào đọa địa ngục 
vậy? Trong kinh Phật nói là những người phạm “ngũ nghịch thập 
ác”, ngược lại thập thiện nghiệp đạo là thập ác nghiệp.  Tội ngũ 
nghịch là  giết cha, giết mẹ,  giết A-la-hán,  thời xưa gọi là A-la-
hán, hiện nay chúng ta gọi là thầy tốt. A-la-hán, Bồ-tát ở trong thế 
gian này xả mình vì người, giáo hóa chúng sanh, là con mắt của 
trời người, quả thật đúng là vô lượng công đức; người như vậy nếu 
bạn dùng tâm ác hại họ thì bằng với giết hại A-la-hán. 

Điều thứ tư là làm thân Phật ra máu. Phước báo của Phật rất 
lớn, thần hộ pháp rất nhiều, không có người nào có thể giết được 
Phật, nhưng khiến Phật bị thương một chút, chảy một chút máu thì 
có thể. Thích-ca Mâu-ni Phật cũng làm ra tấm gương cho chúng ta 
thấy, Đề-bà-đạt-đa hại Phật, làm thân Phật ra máu. Chúng ta ngày 



208 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nay ý ác phỉ báng Phật, hủy hoại hình tượng của Phật pháp, đó 
cũng là làm thân Phật ra máu. Tượng Phật được tạo ra, nếu chúng 
ta dùng tâm sân giận, tâm chán ghét phá hoại tượng Phật, đây cũng 
là làm thân Phật ra máu. Điều này mọi người đều biết, nhưng ý 
nghĩa sâu hơn thì mọi người không biết, chúng ta thường đang 
tạo tội mà không biết, đó là gì vậy? Phá hoại hình tượng của Phật 
pháp. Chúng ta là người học Phật, đã thọ tam quy ngũ giới mà 
còn làm ra những việc ác, khiến đại chúng xã hội nhìn thấy bèn 
nói: “Không thể học Phật, bạn xem kìa, người học Phật là như vậy 
đó!” Chúng ta đã tạo tội địa ngục, phá hoại hình tượng của Phật 
pháp mất rồi. Người tạo loại tội nghiệp này rất nhiều, nhưng bản 
thân không hề biết, “tôi không có tạo tội ngũ nghịch”, không biết 
đây chính là tội ngũ nghịch. Hình tượng của Phật pháp là gì? Lời 
giáo huấn đơn giản nhất, rõ ràng nhất đó là: 

“Chớ làm việc ác, 
Vâng làm việc thiện, 
Tự thanh tịnh tâm, 
Là chư Phật dạy.” 

Chúng ta ngày nay không thể tu thiện,  hằng ngày vẫn tạo 
ác nghiệp, khiến đại chúng xã hội nhìn thấy tín đồ Phật giáo thì 
mắng Thích-ca Mâu-ni Phật, đánh giá thấp Phật giáo, đó là chúng 
ta đang phá hoại hình tượng Phật giáo. Cho nên học Phật, là đệ 
tử Phật thì trong tất cả trường hợp đều phải chú ý cẩn thận, phải 
làm ra tấm gương tốt cho đại chúng, không được tạo hình ảnh 



209Pháp sư Tịnh Không

xấu. Chúng ta tạo hình ảnh xấu thì làm sao có thể xứng đáng với 
Thích-ca Mâu-ni Phật? Chúng ta quy y A-di-đà Phật thì làm sao 
có thể xứng đáng với A-di-đà Phật? Mỗi niệm phải tương ưng với 
chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, mỗi hành 
vi phải tương ưng với nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, 
đây gọi là ủng hộ Phật pháp, đây gọi là lễ kính chư Phật. Chúng 
ta biểu hiện ra có phải như vậy hay không?  Cho nên, chúng ta 
đã tạo tác rất nhiều tội nghiệp mà chính mình hoàn toàn không 
biết, tương lai đọa lạc đến âm tào địa phủ, vua Diêm-la tính sổ 
với bạn, nói ra với bạn từng món từng món, đến lúc đó thì đã quá 
muộn màng, hối hận không kịp nữa. 

Điều thứ năm là phá hòa hợp tăng, phá hoại tăng đoàn, đặc 
biệt là phá hoại cơ duyên hoằng pháp, cơ duyên nghe pháp. Pháp 
sư giảng kinh thuyết pháp,  bạn phá hoại đạo tràng này;  chúng 
sanh có cơ duyên nghe Phật pháp, bạn đi chướng ngại họ, không 
để họ nghe pháp, đây gọi là phá hòa hợp tăng. Năm tội này đều là 
đọa địa ngục A-tỳ, cực sâu cực nặng. Chúng ta tạo loại tội nghiệp 
này thì có nguy không?  Kinh Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện đã 
nói rất cặn kẽ, tỉ mỉ  về nghiệp nhân quả báo, chúng ta thường 
xuyên đọc tụng, phải thường xuyên ghi nhớ, nhất định phải quay 
đầu, phải đoạn ác tu thiện, nhất định phải biết “hiếu dưỡng cha 
mẹ, phụng sự sư trưởng”. Phật Bồ-tát là sư trưởng của chúng ta, 
mở quyển kinh ra, nghe lời giáo huấn của Phật Bồ-tát, nhất định 
phải tùy thuận theo giáo huấn của Phật-đà, không được tùy thuận 
theo ý của mình, tùy thuận theo tham sân si mạn của mình thì 



210 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

chắc chắn đọa lạc. Phật ở trong kinh giáo hết lòng hết dạ chỉ dạy 
chúng ta, khi chưa chứng được A-la-hán thì nhất định không được 
tùy thuận theo ý của mình, không được tin vào ý của mình, vì ý 
của bản thân mình là sai lầm; khi chứng được quả A-la-hán, tức 
là kiến tư phiền não đều đoạn rồi, thập ác nghiệp đều không còn 
nữa, những việc bạn làm đều là thập thiện nghiệp, vậy thì khi đó 
bạn có thể tin vào ý của bản thân bạn. Chưa đoạn hết thập ác thì 
không thể tin vào ý của mình. 

Người mà có thể đoạn ác tu thiện,  đoạn sạch sẽ,  tu hành 
viên mãn, cho dù chưa gặp được Phật pháp, không biết thế giới 
Tây Phương Cực Lạc thì đời sau của họ cũng “thường sanh chốn 
trời người, không rơi vào ác đạo”. Tuy không thể thoát khỏi luân 
hồi  nhưng đều thọ sanh ở ba đường thiện,  tuyệt không bị đọa 
vào ba đường ác. Là cõi trời người trong ba đường thiện, không 
làm a-tu-la, a-tu-la cũng không tốt. Hôm nay, chúng tôi giảng kinh 
Hoa Nghiêm sẽ nói về a-tu-la, sẽ giới thiệu với quý vị thế nào gọi 
là a-tu-la, a-tu-la không tốt ở chỗ nào? Tốt rồi, thời gian đã hết, 
chúng ta giảng đến đây. 

Tập 74 (số 19-014-0074)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười một, hàng thứ tư từ dưới lên, bắt đầu 
xem từ điều thứ sáu: 

Sáu, vô lượng phước tuệ dần dần tăng trưởng. 



211Pháp sư Tịnh Không

Mọi người đều mong cầu tăng trưởng phước tuệ; không 
những là phước đức,  mà trí tuệ cũng là từ thiện nghiệp sanh 
ra. Ngạn ngữ xưa Trung Quốc thường nói “phước chí tâm linh”, khi 
phước báo hiện tiền thì trí tuệ cũng hiện tiền, tâm tư đặc biệt nhạy 
bén, cho thấy rõ mối quan hệ giữa phước và tuệ. Vì sao vậy? Bởi vì 
gốc của chúng đều là tâm thiện, niệm thiện, hạnh thiện. Nếu như 
tâm hạnh bất thiện thì loại người này không có phước báo. Chúng 
ta nhìn thấy rất nhiều người bất thiện trên thế gian là người giàu 
sang đang hưởng phước, chúng ta nhất định phải hiểu rõ phước 
báo này của họ là do đời trước tu, không phải đời này. Những việc 
mà đời này tu thì quả báo sẽ ở đời sau, trong kinh Phật thường nói 
với chúng ta: 

“Muốn biết nhân đời trước, 
Xem quả nhận đời này; 
Muốn biết quả đời sau, 
Xem nhân gieo hiện tại.” 

Đây chẳng phải đã nói rất rõ ràng, rất tường tận rồi đó 
sao?  Chắc chắn không phải người làm đủ mọi việc ác mà có 
phước báo, đó là bạn hoàn toàn thấy sai rồi; không biết quả báo 
của đời này là do đời trước tu. Những hành vi tạo tác đời này của 
chúng ta  thì quả báo sẽ ở đời sau, chúng ta nhất định phải biết 
đạo lý này. Ta đời này không có phước là do đời trước không có 
tu, việc này không thể trách người khác. Chúng ta thật sự hiểu rõ 
đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật thì nhất định sẽ không oán trời 
trách người, tâm được an định; đây gọi là “tâm an lý đắc”, hiểu rõ 



212 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

lý rồi thì tâm liền an. Chúng ta có muốn cầu phước báo, muốn cầu 
trí tuệ hay không? Đời này tu nhân thì đời sau phước tuệ hiện tiền, 
nhân quả thông ba đời, chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Pháp thế xuất thế gian bạn đều hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ 
rồi thì việc tu phước, tu tuệ là lý đương nhiên. Chúng ta có cần 
hưởng thụ hay không? Không cần hưởng thụ. Đem quả báo tu 
hành của chúng ta hồi hướng cho tất cả chúng sanh, bố thí cúng 
dường tất cả chúng sanh, để mọi người hưởng thụ, bản thân ta 
không cần hưởng thụ.  Vì sao vậy?  Vì phước báo này là phước 
báo hữu lậu. Nếu bạn hưởng thụ phước báo này thì công phu của 
bạn, đạo hạnh của bạn nhất định sẽ thoái chuyển. Nếu bạn không 
hưởng thụ, đem nó bố thí cúng dường cho tất cả chúng sanh thì 
đạo nghiệp của bạn ngày ngày đang tăng trưởng.  Cho nên chư 
Phật Bồ-tát, quả báo mà các ngài hưởng thụ là quả báo vô lậu, đây 
là điều chúng ta cần nên học tập; nhất định không hưởng thụ 
phước báo hữu lậu, hãy hưởng thụ phước báo vô lậu. 

Thích-ca Mâu-ni Phật khi còn tại thế đã làm ra tấm gương 
cho chúng ta thấy. Khi lão nhân gia ngài thị hiện ở thế gian, giảng 
kinh thuyết pháp giáo hóa chúng sanh,  giảng kinh thuyết pháp 
là bố thí pháp,  cúng dường pháp;  dùng thân thể, dùng sức lao 
động là cúng dường tài, là bố thí nội tài, cúng dường nội tài; tài 
và pháp là hai loại cúng dường. Nhu cầu cần thiết trong sinh hoạt 
cả đời của mình thì ăn no mặc ấm là đủ rồi. Cho nên, cái mà ngài 
hưởng thụ là phước tuệ vô lậu. Người đời sau cũng nương theo 
giáo huấn của Phật-đà mà tu hành,  nhưng không thể có thành 



213Pháp sư Tịnh Không

tựu giống như Phật, do nguyên nhân gì vậy? Không thể buông 
xuống phước báo hữu lậu, để phước báo hữu lậu làm chướng ngại 
quả đức vô lậu, sai lầm xuất phát từ đây. Nếu như chúng ta thật sự 
tìm ra sai lầm, lại đem sai lầm này trừ bỏ đi thì sự thọ dụng trên 
quả địa của chư Phật Bồ-tát tuy chúng ta không thể có được viên 
mãn, nhưng cũng có thể đạt được ít phần. Đây là trong kinh luận 
Đại thừa, Phật thường hay nhắc nhở chúng ta, thường xuyên chỉ 
dạy chúng ta. 

Chúng ta hôm nay ở đây biết được thập thiện nghiệp là nền 
tảng tu hành của nhà Phật. Đoạn kinh văn lớn này đều là nói quả 
báo thù thắng của tu thập thiện nghiệp, lìa ngu si, tà kiến này là ngu 
si, thì được mười loại quả báo thù thắng. Làm sao biết nó là nền 
tảng của tu hành? Kinh văn phía sau còn có mấy đoạn lớn, văn tự 
không nhiều, trong đó nói với chúng ta về lục độ, dùng thập thiện 
làm nền tảng để tu lục độ, trang mười hai có nói điều này. Lục độ 
là hạnh Bồ-tát, Bồ-tát nếu không có nền tảng của thập thiện thì 
lục độ không thể thành tựu, chúng ta phải giác ngộ điều này. Phần 
sau của lục độ, ở trang thứ mười năm, hàng thứ tư, là tứ vô lượng 
tâm “từ bi hỉ xả”, hàng sau cùng là “tứ nhiếp pháp”. Tiếp theo là 
từ “niệm xứ”, “chánh cần” cho đến “chánh đạo”, đây là ở trang thứ 
mười sáu, “ba mươi bảy phẩm trợ đạo”. “Chỉ trang nghiêm cố”, đó 
là chỉ quán, chỉ - quán - phương tiện. Quý vị hãy xem sự sắp xếp 
của kinh văn này, Đại, Tiểu thừa, Tông môn, Giáo hạ, Hiển giáo, 
Mật giáo, toàn bộ đều ở trong đây, thảy đều lấy thập thiện nghiệp 
làm nền tảng. Chúng ta không nghiêm túc tu thập thiện nghiệp 



214 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thì không phải là học Phật. Có thể nói, bạn ở trong Phật pháp tu 
cả đời mà chẳng thành tựu gì cả. Bạn hãy quan sát tỉ mỉ người thật 
sự niệm Phật vãng sanh, bất luận họ là thân phận gì, bất luận họ 
làm ngành nghề nào, tại gia hay xuất gia, chắc chắn đầy đủ thập 
thiện nghiệp; không thể đầy đủ thập thiện nghiệp thì chắc chắn 
không thể vãng sanh. 

Từ đây có thể biết, nếu chúng ta muốn trong đời này vãng 
sanh Tây Phương Tịnh Độ  thì điều thứ nhất trong tam phước 
là “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, 
tu thập thiện nghiệp”, phải làm được bốn câu này, sau đó bạn mới 
có thể vỗ ngực tự tin chắc chắn nắm phần vãng sanh. Bạn không 
làm được bốn câu này, bốn câu này chúng tôi trước đây đã giảng 
rất cặn kẽ.  Hiếu thân tôn sư, từ tâm không giết  chính là được 
thực hiện trong thập thiện nghiệp đạo; nếu không có thập thiện 
nghiệp đạo thì hiếu thân tôn sư đều là giả, bạn cũng không có tâm 
từ bi, ba câu phía trước thảy đều không có; đều là thực hiện ở tu 
thập thiện nghiệp. Cho nên hy vọng các đồng tu phải đặc biệt chú 
ý đến, nhất định không được lơ là, đây là giới căn bản trong giới 
căn bản của tu học Phật pháp. 

“Thọ trì tam quy, đầy đủ các giới” được xây dựng trên nền 
tảng của thập thiện nghiệp đạo. Bạn không có nền tảng này thì 
đều không có cách gì thực hiện được tam quy ngũ giới. Không có 
nền tảng này, cho nên tam quy ngũ giới toàn là giả, đều rơi vào hữu 
danh vô thực, nói hơi khó nghe một chút là lừa mình, dối người, 
tự mình cho rằng như thế này, như thế nọ, đến sau cùng vẫn là tạo 



215Pháp sư Tịnh Không

tam đồ lục đạo. Đại sư Ấn Quang giáo giới người học Phật, ngài nói 
rất hay, có người thỉnh giáo ngài làm thế nào có thể tiến vào Phật 
pháp? Ngài nói: “Một phần thành kính được một phần lợi ích, mười 
phần thành kính được mười phần lợi ích.” Thành là gì? Thành chính 
là đầy đủ thập thiện nghiệp, đây là chân thành. Tâm không tương 
ưng với thập thiện nghiệp thì thành ở đâu? Thành, tuyệt đối không 
phải là khái niệm trừu tượng, mà nhất định phải được thực hiện 
vào trong đời sống của chúng ta. Thực hiện vào trong đời sống 
chính là thập thiện nghiệp, thập thiện nghiệp viên mãn chính là 
Phật quả Như Lai. 

Nếu quý vị quan sát kỹ,  chúng ta thường thấy được trên 
tranh vẽ Phật Bồ-tát, còn trên tượng Phật, tượng Bồ-tát thì không 
có, bạn thấy trên tranh vẽ Phật, phần cổ của Phật có một vầng hào 
quang, ở trên vầng hào quang có viết ba chữ. Chúng ta thường 
thấy ba chữ này có khi viết bằng chữ Trung, có khi viết bằng chữ 
Tạng, cũng có khi viết bằng chữ Phạn, đều là một ý nghĩa, đọc là 
“án a hồng” (om ah hum). “Án a hồng” nghĩa là gì? Án là thân, a 
là khẩu, hồng là ý, ba nghiệp thân khẩu ý thanh tịnh, ba nghiệp 
thuần thiện, ba chữ này chính là thập thiện nghiệp đạo.  Thập 
thiện nghiệp đạo viên mãn thì thành Phật. Mọi người không được 
xem nhẹ, Bồ-tát Đẳng giác còn phải tu, huống hồ chúng ta là sơ 
phát tâm? Thập thiện, ngũ giới thường hay nói liền với nhau, đây 
là căn bản của hành môn,  từ sơ phát tâm đến quả địa Như Lai 
đều không thể tách rời,  không rời một giây phút nào.  Đây là 
đạo,  là chánh đạo,  là Phật đạo, chúng ta sao có thể xem thường 



216 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

được? Khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều phải nghĩ xem 
có tương ưng với mười cương lĩnh này hay không? Không tương 
ưng thì đó chính là ác nghiệp. Trái ngược lại thì là thập ác nghiệp, 
tạo tác thập ác nghiệp thì ở tam đồ địa ngục. Phật ở trong kinh 
thường giáo giới chúng ta, thượng phẩm thập ác là nghiệp nhân 
của địa ngục;  thượng phẩm thập thiện  là nghiệp nhân để sanh 
thiên.  Nếu chúng ta thật sự hiểu rõ đạo lý này,  hiểu rõ sự thật 
này thì bản thân chúng ta biết rõ ràng tường tận tương lai chúng 
ta sẽ đi về đâu. Cho nên nếu muốn tu phước, nếu muốn tu tuệ thì 
hiện nay xem như chúng ta đã hiểu rõ ràng sáng tỏ hơn rồi, nhất 
định không được làm trái ngược. 

Bảy, vĩnh viễn xa rời tà đạo, hành nơi thánh đạo. 
Lợi ích thù thắng này không cần giải thích thì chúng ta cũng 

có thể hiểu rõ. Thập ác là tà đạo, là ba đường ác, nói cho quý vị 
biết, đó không phải cõi người. Chúng ta khởi tâm động niệm nếu 
rơi vào trong thập ác thì bạn chính là hành tà đạo; bạn cũng tu 
đạo nhưng mà tu ba đường ác, ba đường ác rất dễ dàng tu thành 
tựu, quả báo ở tam đồ. Nếu bạn không muốn đọa tam đồ, không 
muốn đi làm ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh thì bạn phải hành chánh 
đạo, vĩnh viễn xa rời tà đạo, hành đạo thánh nhân. Chư Phật Bồ-
tát đều hành theo thập thiện nghiệp đạo, thập thiện nghiệp đạo là 
Phật đạo, thập thiện nghiệp đạo là Bồ-tát đạo, là đạo thánh nhân, 
chúng ta phải đi theo đường này. Đi theo con đường này mới là 
người thật sự có trí tuệ, người thật sự giác ngộ, người thật sự quay 
đầu, quay đầu là bờ. Chúng ta bắt đầu làm từ đâu? Phải từ chỗ 



217Pháp sư Tịnh Không

khởi tâm động niệm mà làm, đây là bạn thật làm. 
Khởi tâm động niệm, phàm phu thông thường, người phàm 

khởi tâm động niệm đều là tự tư tự lợi. Trong tự tư tự lợi đã bén 
rễ, rễ chính là tham sân si mạn, còn có nghi nữa, năm loại này gọi 
là tư hoặc; tư là tư tưởng, tư tưởng, kiến giải của bạn bị mê hoặc 
rồi. Nghi là gì? Là hoài nghi thánh đạo, hoài nghi thánh nhân, nên 
mới khởi cống cao ngã mạn, khinh mạn thánh hiền, khinh mạn 
thánh đạo. Thập thiện nghiệp đạo là thánh đạo mà không hề để 
vào mắt, không hề để trong tâm, đây là khinh mạn, cho nên quả 
báo ở tam đồ. Quả báo tam đồ là tự làm tự chịu, không phải người 
khác đem cho bạn. Phước báo trời người, thánh quả tam thừa cũng 
đều là tự mình tạo tác, tự mình hưởng thụ. Trong hư không pháp 
giới ai làm chủ vậy? Chính mình làm chủ. Phật Bồ-tát, đại thánh 
đại hiền  cũng không làm chủ,  vua Diêm-la và thượng đế  cũng 
không làm chủ cho chúng ta, đều là tự mình tạo tác, tự mình thọ 
báo. Đạo lý này Phật nói rất rõ ràng, trong tất cả thánh giáo thế 
xuất thế gian, duy chỉ có Phật pháp là nói thấu triệt. Chúng ta rất 
may mắn có được thân người, được nghe Phật pháp, không được 
bỏ lỡ cơ duyên thù thắng này, đích thực là “trăm ngàn muôn kiếp 
khó gặp được”. Cho nên, chúng ta nhất định phải nhớ “lìa tà đạo, 
hành chánh đạo”, vậy mới là đệ tử chân thật của Như Lai, được 
chư Phật tán thán,  thiên thần kính ngưỡng.  Hy vọng đồng học 
chúng ta khuyến tấn lẫn nhau. Tốt rồi, hôm nay giảng đến đây. 



218 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Tập 75 (số 19-014-0075)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười một, hàng thứ ba từ dưới lên, bắt đầu 
xem từ câu thứ hai: 

Tám, chẳng khởi thân kiến, bỏ các ác nghiệp. 
Đây là lợi ích thứ tám của việc đoạn ngu si. Ngu si chính là 

tà kiến, tà kiến chính là tư tưởng sai lầm, kiến giải sai lầm. Phàm 
phu lục đạo đều chấp trước thân này là thật có, thân này là chính 
mình, Phật nói cho chúng ta biết quan niệm này là sai lầm. Nếu 
thân không phải là chính mình thì cái gì là chính mình? Có rất 
nhiều người nghe Phật nói như vậy bèn sanh ra nghi vấn. Ý nghĩa 
này rất sâu, cần phải lắng lòng thể hội. Nương theo giáo huấn Phật 
pháp mà tu hành, tu hành chính là dần dần sửa đổi quan niệm 
sai lầm, chấp trước sai lầm, kiến giải sai lầm, tư tưởng sai lầm của 
mình.  Thân đích thực không phải là ta,  nó là gì vậy?  Nó là cái 
của ta, giống như y phục mặc trên thân ta. Y phục có phải là ta 
không?  Không phải là ta,  mọi người đều biết  y phục là cái của 
ta. Cho nên, nhà Phật gọi là “ta” và “cái của ta”, cùng một đạo lý 
như vậy, thân này cũng là cái của ta, không phải ta. 

Quý vị phải biết rằng “ta” là vĩnh viễn không sanh không 
diệt, còn “cái của ta” là có sanh có diệt, y phục của chúng ta mặc 
thời gian lâu,  bị bẩn rồi,  bị rách rồi  thì không cần nữa, đổi cái 
khác; “cái của ta” là có sanh có diệt, còn “ta” thì không có sanh 
diệt. “Ta” có thân hay không? Cũng có. Trong Phật pháp gọi là 



219Pháp sư Tịnh Không

“pháp thân”, pháp thân là ta chân thật. Cho nên Phật thường nói 
trong Đại kinh:  pháp thân là không sanh không diệt,  vô thỉ vô 
chung. Phật giáo giới các đệ tử, mục tiêu cuối cùng chính là dạy 
chúng ta chứng được pháp thân; chứng được pháp thân trong nhà 
Phật gọi là thành Phật. Người nào chứng được pháp thân? Người 
chứng được pháp thân rất nhiều, trong mỗi tông phái các đời 
ở Trung Quốc,  như minh tâm kiến tánh trong Thiền tông,  đây 
là chứng được pháp thân, gọi là đại triệt đại ngộ. Ngộ được gì 
vậy? Ngộ được rằng có một cái ta chân thật không sanh không 
diệt, vô thỉ vô chung, ngộ ra được cái thân này là ta giả. Triệt để 
hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ rồi, không còn nghi hoặc nữa, họ bèn 
có được thọ dụng. Thọ dụng này, trong kinh giáo Đại thừa gọi là y 
chánh trang nghiêm trên quả địa Như Lai, đây là thọ dụng mà họ 
đạt được. 

Phật lại nói với chúng ta về “báo thân”, báo thân là hữu thỉ vô 
chung. Báo thân là gì? Báo thân là trí tuệ, là trí tuệ có thể chứng 
được pháp thân. Sau khi bạn chứng được rồi, sau khi bạn giác ngộ 
rồi thì vĩnh viễn không bị mê mất nữa. Loại thứ ba là “ứng hóa 
thân”, thân hiện tại này của chúng ta là ứng hóa thân.  Ứng hóa 
của Phật,  nguyên nhân căn bản là vì bổn nguyện của chư Phật 
Như Lai, tất cả chư Phật Như Lai ở nhân địa đều đã từng phát 
nguyện độ tất cả chúng sanh, đây là nhân; duyên là chúng sanh 
có cảm, Phật liền có ứng, nơi nào có cảm thì Phật liền ứng tại nơi 
đó. Lại nói với quý vị, pháp thân là không đâu không có, không 
lúc nào không có, không có hình tướng; tuy không có hình tướng 



220 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nhưng có thể hiện tất cả hình tướng. Ngày nay chúng ta nói tất 
cả động vật là hình tướng do pháp thân biến hiện; tất cả thực vật, 
khoáng vật cũng là hình tướng do pháp thân biến hiện. Ngoài ra, 
tất cả hiện tượng tự nhiên trong hư không vẫn là hiện tượng do 
pháp thân biến hiện. Trong Phật giáo gọi là pháp thân, hiện nay 
nhà triết học gọi là “bản thể của vũ trụ vạn hữu”. Phật pháp gọi 
là pháp thân, pháp thân là không sanh không diệt. Tướng mà nó 
hiện ra là như thế nào? Phật pháp Đại thừa nói rất rõ ràng, pháp 
thân có thể hiện ra tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới, tất 
cả chúng sanh này bao gồm hiện tượng tự nhiên, là thứ được hiện 
ra, năng sở5 là một, không phải hai. Nếu đem năng hiện và sở hiện 
phân thành hai loại thì thế gian gọi là triết học. 

Trước đây đại sư Âu Dương Cánh Vô nói Phật giáo không 
phải triết học.  Tại sao không phải triết học?  Phật pháp là một, 
chẳng phải hai, tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới là 
một, một pháp thân, năng sở là một, không phải hai, trong triết 

5	  Năng sở (能所): Từ chỉ chung cho chủ thể của động tác (năng) và khách thể (đối 
tượng) của động tác (sở). 
	 Vật là đối tượng của con mắt, nên gọi là sở kiến; con mắt có khả năng thấy vật, nên gọi 
là năng kiến. Ngoài ra, người được nương tựa gọi là sở y; người nương tựa vào kẻ khác gọi 
là năng y. Người tu hành là năng hành; pháp môn tu hành là sở hành. Người quy y gọi là 
năng quy; chỗ quy y gọi là sở quy. Người giác ngộ gọi là năng giác; chỗ giác ngộ gọi là sở 
giác. Người giáo hóa gọi là năng hóa; người chịu sự giáo hóa gọi là sở hóa. Chủ thể nhận 
thức gọi là năng duyên; khách thể bị nhận thức gọi là sở duyên. Người dùng ngữ cú, văn 
chương, giáo pháp… để biểu thị ý nghĩa gọi là năng thuyên; ý nghĩa và nội dung được 
biểu thị ra gọi là sở thuyên. 
	 Tóm lại, Năng và Sở có đầy đủ quan hệ tương tức chẳng lìa nhau giữa thể và dụng, 
nhân và quả… nên gọi là Năng Sở nhất thể. 
	 (Theo: Luận Tam Vô Tính, thượng; Luận Phật Tính, Pháp Hoa Văn Cú 1, thượng.)



221Pháp sư Tịnh Không

học không hề nói đến sự việc này. Cho nên Phật giáo không phải 
triết học, cũng không phải tôn giáo. Trong tôn giáo nhất định phải 
sùng bái một vị thần, chủ sáng tạo muôn vật. Trong Phật pháp 
không có thần, cũng không có chủ sáng tạo muôn vật, Phật pháp 
thừa nhận có sự tồn tại của thần. Thần là gì? Thần vẫn là do pháp 
thân hiện ra. Hiện ra những tướng khác biệt nhiều như vậy, trong 
kinh luận thường nói y chánh trang nghiêm của mười pháp giới. Sự 
việc này là thế nào? Duy thức sở biến; là vì tất cả chúng sanh đã 
mê mất tự tánh. Thế nào gọi là mê mất tự tánh? Không biết chân 
tướng sự thật, không biết tất cả chúng sanh trong hư không pháp 
giới với mình là một thể, đây gọi là mê mất tự tánh. Sau khi mê 
mất tự tánh rồi liền sinh ra vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Cho 
nên, mười pháp giới, vô lượng vô biên pháp giới  là như vậy mà 
biến hiện ra, gọi là duy thức sở biến. Bởi vì tánh đức của tự tánh 
không thể làm chủ. Vậy ai làm chủ? Vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước làm chủ.  Trong Pháp Tướng tông gọi là  “tám thức, năm 
mươi mốt tâm sở” làm chủ, cho nên tạo ra các ác nghiệp. Cho dù 
tạo tất cả thiện, nhưng trong Phật pháp Đại thừa thì họ vẫn là tạo 
ác nghiệp. Vì sao nói tạo tất cả thiện vẫn là ác nghiệp vậy? Bởi vì 
nó là do tám thức, năm mươi mốt tâm sở tạo nên. Tám thức, năm 
mươi mốt tâm sở là vọng tâm, không phải chân tâm; do không 
phải chân tâm tạo nên vẫn là ác, chân tâm tạo thì mới là thiện. 

Từ đó cho thấy, tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới là 
Thanh văn, Duyên giác, Bồ-tát, Phật ở trong mười pháp giới. Tông 
Thiên Thai nói tạng giáo Phật, thông giáo Phật đều là Phật ở trong 



222 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

mười pháp giới, việc họ tạo đều là ác, đều không phải thiện. Vì 
sao vậy?  Vì họ chưa minh tâm kiến tánh,  họ không phải dùng 
chân tâm. Dùng chân tâm tạo tất cả ác cũng là thiện. Cho nên, 
thiện ác tuyệt đối là từ chỗ này mà lập ra tiêu chuẩn. Dùng vọng 
tâm tạo tất cả thiện thì cũng là ác, vì chưa có kiến tánh; hay nói 
cách khác, dù bạn tạo tác tất cả thiện nghiệp, bạn cũng không ra 
khỏi mười pháp giới. Người dùng chân tâm là pháp thân Bồ-tát 
trong nhất chân pháp giới, pháp thân Bồ-tát chính là Phật; phần 
chứng Phật, họ tạo ác cũng là thiện. Làm sao biết vậy? Chúng ta 
xem thấy trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử 53 lần tham 
vấn, ngành nghề mà Thắng Nhiệt bà-la-môn làm là ngu si, Cam 
Lộ Hỏa vương là giết và sân giận, Phạt-tô-mật-đa nữ là dâm dục, 
họ tạo giết trộm dâm nhưng họ là thiện. Vì sao họ là thiện? Vì họ 
dùng phương tiện này để độ tất cả chúng sanh, giúp chúng sanh 
minh tâm kiến tánh, giúp chúng sanh ra khỏi sáu cõi, mười pháp 
giới, thứ mà họ dùng là phương tiện, cho nên họ là thiện. Điều này 
Phật ở trong kinh thường nói, đây là mật nghĩa của chư Phật Như 
Lai, quá thâm mật nên chúng ta không hiểu, chúng ta nhìn thấy 
thì cảm thấy rất kỳ lạ, bởi đó không phải cảnh giới của chúng ta. 

Cho nên Phật nói những sự việc này  là vì độ chúng sanh 
thế giới Ta-bà, vì độ chúng sanh ở mười pháp giới. Họ cũng có 
phương tiện quyền xảo, nên Thiện Tài đồng tử đi tham vấn, có 
lễ kính nhưng không có tán thán; dùng phương tiện bất thiện thì 
gọi là ác độ, phương pháp ác có thể độ một loại chúng sanh. Đây 
là Phật thấy căn tánh của chúng sanh cần phải dùng phương pháp 



223Pháp sư Tịnh Không

gì để giúp đỡ họ thì dùng phương pháp đó, Phật không có pháp 
cố định, Phật có năng lực quán cơ, phàm phu chúng ta không học 
được. Phàm phu vì sao không học được? Vì chưa lìa khỏi vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước. Chưa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước, nếu bạn học phương pháp này thì sẽ đọa địa ngục. Những 
lời này Phật đều nói rất rõ ràng, đều nói rất tường tận, chúng ta 
phải dụng tâm thể hội, phải lắng lòng mà quán sát. 

Phật giáo hóa chúng sanh phân ra rất nhiều đẳng cấp, giống 
như lập trường học dạy người trẻ tuổi vậy, có tiểu học, có trung 
học, có đại học, có nghiên cứu sinh, mỗi một giai đoạn thì nhấn 
mạnh phương pháp dạy học ở giai đoạn ấy. Cho nên, bản thân 
chúng ta nhất định phải nhận thức rõ ràng, chúng ta hiện nay ở 
trong Phật giáo chỉ có thể xem là bậc tiểu học, đây là sự thật, không 
phải giả.  Vì sao chúng ta tu học  đã nhiều năm như vậy,  không 
thể nói không nỗ lực, không thể nói không chăm chỉ, nhưng tại 
sao công phu không đắc lực?  Vì sao không thể sánh với người 
xưa? Nguyên nhân do đâu? Chúng ta không có tu từ căn bản. Căn 
bản là gì? Là thập thiện nghiệp đạo. Thử hỏi xem, chúng ta đã làm 
được thập thiện nghiệp đạo hay chưa? Đây là khóa trình cho lớp 
một tiểu học của Phật pháp, bất luận Đại thừa, Tiểu thừa, Hiển 
giáo, Mật giáo đều là dùng cái này làm nền tảng. 

Chúng ta tu Tịnh độ, thứ cơ bản nhất của Tịnh độ là “tịnh 
nghiệp tam phước”.  Điều đầu tiên của tịnh nghiệp tam phước 
là “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, 
tu thập thiện nghiệp”. Chỉ có thật sự tu thập thiện nghiệp thì ba 



224 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

điều phía trước mới có, mới thực hiện được hiếu thân, tôn sư, từ 
bi; nếu không có thập thiện nghiệp đạo thì hiếu thân, tôn sư, từ 
tâm phía trước toàn là giả. Đây là điều kiện đứng đầu. Đầy đủ điều 
kiện này thì niệm Phật mới sanh về cõi Phàm thánh đồng cư; tịnh 
nghiệp tam phước có ba điều, nếu đầy đủ hai điều kiện thì vãng 
sanh về cõi Phương tiện hữu dư; nếu ba điều kiện đều đầy đủ 
viên mãn thì sanh về cõi Thật báo trang nghiêm. Cho nên, mức 
độ thấp nhất của chúng ta là phải làm được điều thứ nhất, điều 
thứ nhất là thực tiễn ở thập thiện nghiệp đạo. Người xưa đi con 
đường này, cho nên trong thời gian mấy năm ngắn ngủi họ bèn có 
thành tựu. 

Chúng ta ngày nay lơ là, không hiểu được đạo lý này, trong 
tu học không có cắm rễ, khởi tâm động niệm đều rơi vào tự tư tự 
lợi, vậy làm sao được! Hay nói cách khác, không có xả bỏ tham sân 
si mạn. Người khác tán thán chúng ta thì chúng ta vui mừng; người 
khác mắng chúng ta, sỉ nhục chúng ta thì trong tâm chúng ta rất 
oán hận, vậy là không được rồi. Cách xử sự như vậy thì công phu 
làm sao đắc lực được đây? Chúng ta hãy xem tâm thái của người 
xưa đối với cảnh duyên thuận nghịch, nghe thấy người khác tán 
thán, bản thân họ cảm thấy sợ sệt; “việc mình làm có giống như 
lời họ tán thán hay không?” Họ không sanh tâm vui mừng. Sau 
khi nghe rồi, người ta tán thán mình tốt; “tôi thấy mình làm chưa 
đủ tốt, còn kém rất xa”. Người khác phỉ báng chúng ta, chính mình 
nhất định phải quay đầu lại phản tỉnh, dứt khoát không oán hận 
người khác; “họ phỉ báng ta, sỉ nhục ta, hãm hại ta, nhất định là 



225Pháp sư Tịnh Không

ta làm chưa tốt nên không thể khiến họ hài lòng”, phải quay lại 
phản tỉnh, sửa lỗi làm mới. Cho nên tâm địa của người tu hành 
là thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, không có một ý niệm ác, không có 
một hành vi bất thiện. Chung sống với đại chúng chỉ nhớ điểm 
tốt của người khác, chỉ nhớ đến ân đức của người khác, dứt khoát 
không có ý niệm bất thiện, ý niệm báo oán, như vậy mới có thể 
tu đến thuần thiện. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là nơi “những 
người thượng thiện cùng tụ hội một chỗ”, nếu chúng ta không 
phải thượng thiện, tuy đầy đủ tín nguyện hạnh cũng không thể 
vãng sanh, chúng ta phải biết đạo lý này. Tâm thiện, hạnh thiện 
từ đâu mà bồi dưỡng ra? Từ trong tất cả cảnh giới thuận nghịch, 
nhân duyên thiện ác, từ trong đây mà tu dưỡng thành công. 

Vì sao pháp thân đại sĩ không có lỗi? Pháp thân đại sĩ nhìn 
tất cả chúng sanh,  tất cả vạn vật,  chỉ thấy tánh, không chấp 
tướng, nguyên nhân là ở chỗ này. Tánh của tất cả chúng sanh đều 
là Phật tánh, cho nên trong kinh Hoa Nghiêm, Viên Giác nói rất 
hay: “Tất cả chúng sanh vốn thành Phật.” Hiện tại có phải là Phật 
hay không? Đương nhiên là Phật. Phật nhìn tất cả chúng sanh đều 
là chư Phật Như Lai, vì ngài nhìn từ trên tánh. Phàm phu nhìn thì 
không như vậy, phàm phu là nhìn từ trên tướng; phàm phu chấp 
tướng, Phật không chấp tướng. Cách nói này nếu mọi người nhất 
thời chưa thể thể hội được thì chúng tôi xin nêu một thí dụ, thí dụ 
cũng là tổ sư đại đức xưa nay đã nói. Như quốc sư Hiền Thủ nói 
thí dụ: “Dùng vàng làm đồ vật thì mọi đồ vật đều là vàng.” Chúng 
ta dùng vàng làm đồ vật, làm vật gì vậy? Tạc tượng, chúng ta dùng 



226 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

vàng,  thành phần như nhau,  trọng lượng như nhau,  chúng ta 
tạo một bức tượng Phật, tượng Bồ-tát, tượng Thanh văn, tượng 
Duyên giác, tượng trời,  tượng a-tu-la,  tượng người, tượng súc 
sanh, tượng ngạ quỷ, tượng địa ngục, mười cái tượng này bày ra 
trước mắt. Phật nhìn tánh, không nhìn tướng, toàn là vàng cả, giá 
trị bằng nhau, không có phân biệt. Người chúng ta chấp tướng, đây 
là Phật Bồ-tát, hãy mau lạy ba lạy; kia là ngạ quỷ thấy ghét không 
chịu nổi, bèn khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chấp tướng 
nên không thấy tánh, trong tâm bạn sinh ra tốt xấu, sinh ra phân 
biệt, đây chính là lỗi lầm. 

Chư Phật Bồ-tát giúp chúng ta, mục đích cuối cùng là ở chỗ 
nào?  Mục đích cuối cùng  là dạy chúng ta cũng phải nhìn tánh 
mà không chấp tướng;  vậy tâm chúng ta sẽ thanh tịnh,  tâm sẽ 
bình đẳng, trong tâm một ý niệm cũng không sanh, ý niệm thiện 
ác đều không sanh. Hiểu ra điều gì? Hiểu được tượng Phật này 
với tượng ngạ quỷ,  với tượng địa ngục là bình đẳng,  một mảy 
may khác biệt cũng không có. Vàng là thật, tượng là giả, chúng ta 
không thích cái tượng này, sau khi đem nó nấu chảy ra, có thể làm 
lại tượng khác. Đây chính là nói, tánh vĩnh viễn không đổi, tướng 
sẽ đổi; tướng có sanh diệt, tánh không có sanh diệt. 

Quý vị từ trong thí dụ này mà lắng lòng thể hội, tất cả chúng 
sanh, với chúng sanh hữu tình thì nói Phật tánh, với chúng sanh vô 
tình thì nói pháp tánh, Phật tánh với pháp tánh là một tánh. Cho 
nên, nếu quý vị nhìn từ trên tánh thì chân thành, thanh tịnh, bình 
đẳng, chánh giác, từ bi của bạn tự nhiên sẽ sanh ra, đây là tánh 



227Pháp sư Tịnh Không

đức. Nếu rơi vào trong phân biệt chấp trước thì bạn đã mê mất 
tự tánh, tánh đức không lưu lộ ra được; bèn sanh khởi đúng sai, 
tà chánh, thiện ác, khởi những thứ vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước này, toàn là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Phật ở đây chỉ dạy chúng ta làm thế nào có thể “không khởi 
thân kiến, bỏ các ác nghiệp”. Điều này xin nói với quý vị, địa vị ở 
mức thấp nhất là Bồ-tát quả vị Sơ tín của Viên giáo Đại thừa, quả 
Tu-đà-hoàn của Tiểu thừa, Sơ quả thì không khởi thân kiến. Nếu 
chúng ta không thật sự dụng công phu trên phương diện này thì 
làm sao được?  Sau đó mới thể hội được thập thiện nghiệp  đối 
với chúng ta quan trọng biết bao! Chúng ta cần phải nghiêm túc 
tu thập thiện nghiệp đạo thì niệm Phật mới có thể vãng sanh; tu 
học bất kỳ pháp môn nào,  công phu của bạn mới đắc lực.  Nếu 
như bỏ đi thập thiện nghiệp đạo,  bất luận tu học pháp môn 
nào, công phu đều không đắc lực, giống như xây nhà vậy, không 
có nền móng. Thập thiện nghiệp đạo là nền tảng, nhất định phải 
biết điều này. Bạn muốn “bỏ các ác nghiệp” thì phải tu thập thiện 
nghiệp đạo, vậy bạn mới có thể bỏ các ác nghiệp; không tu thập 
thiện nghiệp đạo thì bạn không bỏ được ác nghiệp. Hay nói cách 
khác, bạn đời đời kiếp kiếp tùy theo nghiệp mà thọ báo trong sáu 
cõi luân hồi. Đây là thường nói, tu thiện nghiệp thì bạn sanh ba 
đường thiện,  tạo ác nghiệp thì bạn sanh ba đường ác,  tùy theo 
nghiệp mà lưu chuyển, khổ không nói nổi. Đây là chân tướng của 
chúng sanh sáu cõi. 

Học Phật muốn khai trí tuệ thì nhất định phải giác ngộ, phải 



228 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

hiểu rõ chân tướng sự thật của thế gian này. Mọi thứ trong thế 
gian đều là giả, Phật nói: “Mọi thứ không mang đi, chỉ có nghiệp theo 
mình.” Năm 1977, lần đầu tiên tôi đến Hồng Kông giảng kinh, do 
pháp sư Thánh Hoài và cư sĩ Tạ Đạo Liên khải thỉnh, tôi đến Hồng 
Kông được hai vị này tiếp đãi. Có một lần, cư sĩ Tạ muốn tặng tôi 
một chiếc đồng hồ đeo tay, ngày hôm đó đi ra phố để mua đồng 
hồ, trước tiên là vào trong ngân hàng để rút tiền. Bà có hai cái két sắt 
trong ngân hàng, bà mở ra để cho tôi xem, bên trong chứa đầy vàng 
bạc châu báu. Cư sĩ Tạ qua đời vào năm kia, một món cũng không 
mang đi được. Tôi lúc đó đã nói một câu rất khó nghe, tôi nói: 

- Đây đều là của bà à? 
- Vâng! 
Tôi nói: 
- Sao ít vậy! 
Bà cảm thấy rất kinh ngạc, bà hỏi: 
- Pháp sư, lẽ nào ngài có? 
Tôi nói: 
- Tôi có còn nhiều hơn bà rất nhiều, tôi không cách gì tính xuể. 
Bà hỏi: 
- Ở đâu? 
Tôi nói: 
- Bà thử xem, bà ở đây nhiều vàng bạc châu báu như vậy, lại 

không dám đeo,  đeo vào đi ra đường sợ người ta chặt đứt tay 
bà; lại không dám để ở nhà, để ở nhà sợ người ta trộm. Bỏ trong 
két sắt, mỗi tuần đến đây để nhìn một chút, sờ một chút thì cho 



229Pháp sư Tịnh Không

là của mình, vậy quá đơn giản. Tiệm vàng nào tôi cũng bảo họ 
đem ra, tôi xem qua, sờ qua một chút, chẳng phải đều là của tôi 
sao? Có khác gì bà đâu! 

Con người hồ đồ đến mức như thế, không biết dùng những 
tiền tài này đi bố thí làm việc tốt, đó là công đức chân thật, đó là 
thứ đem đi được. Để vào trong két sắt, khóa ở trong đó, mỗi tuần 
xem một chút, sờ một chút, đều không mang đi được. Thế Tôn 
nói chúng sanh ngu si điên đảo, ngu si điên đảo là ở chỗ này. Cho 
nên, bản thân chúng ta phải phản tỉnh, kiểm điểm xem  chúng 
ta có loại ngu si điên đảo này hay không? Phải nhìn thấu, phải 
hiểu rõ chân tướng sự thật. Đừng tích chứa tiền tài, tiền tài phải 
bỏ ra, càng bỏ ra thì càng có nhiều, càng có nhiều thì càng phải 
bỏ ra; dứt khoát không được tích chứa, hễ tích chứa thì thành 
bệnh, thì thành tội ác. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng 
ta giảng đến đây. 

Tập 76 (số 19-014-0076)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười một, hàng thứ ba từ dưới lên, bắt đầu 
xem từ câu cuối cùng: 

Chín, trụ kiến giải vô ngại. Mười, không rơi vào các nạn. 
Chúng ta xem hai điều này. Đến đây thì đã giới thiệu một 

cách khái quát về quả báo thù thắng do đoạn ác tu thiện mà đạt 
được, những quả báo này quả thật là vô cùng thù thắng. Hôm 



230 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nay xem điều thứ chín là “trụ kiến giải vô ngại”, đây là thuộc về 
trí tuệ. “Kiến” là nói kiến giải, kiến giải không chướng ngại; hay 
nói cách khác, đối với pháp thế xuất thế gian đều có thể đạt được 
thông đạt vô ngại. Lợi ích này tôi nghĩ bất luận người nào, bất luận 
tín ngưỡng tôn giáo nào, không có ai mà không mong cầu, đây 
là nguyện vọng chung của tất cả chúng sanh. Phật nói với chúng 
ta, nguyện vọng này trên thực tế là bản năng của chúng ta; hay nói 
cách khác, tất cả chúng sanh, mỗi một người vốn dĩ có năng lực 
này. Trong kinh Hoa Nghiêm, ngài Thanh Lương nói với chúng 
ta bốn loại vô ngại: lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô 
ngại; đây là thứ vốn có trong tự tánh của chúng ta,  vốn dĩ đầy 
đủ.  Hiện nay, tư tưởng kiến giải của chúng ta đâu đâu cũng có 
chướng ngại, chướng ngại từ đâu ra vậy? Chướng ngại là do thập 
ác nghiệp tạo thành. Trong thập ác có đủ vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước,  mỗi một điều đều vô cùng nghiêm trọng,  cho nên 
tánh đức không thể hiện tiền.  Trong kinh nói đủ loại quả báo 
chẳng thể nghĩ bàn đều là thuộc về đức năng vốn có trong tự tánh 
chúng ta, chỉ cần chúng ta xa lìa thập ác; xa lìa thập ác chính là tu 
thập thiện, vậy thì tánh đức này mới có thể phục hồi. Phục hồi 
đến mức độ nào thì đây là vấn đề về công phu. 

Từ đó cho thấy, người thông minh, người có trí tuệ, người có 
phước đức nhất định phải biết “lìa tất cả ác, tu tất cả thiện”; “tất cả” 
chính là cương lĩnh của mười điều ở đây. Mười điều ác triển khai 
ra là vô lượng vô biên tội nghiệp. Thập thiện cũng là như vậy, mỗi 
một điều thiện triển khai ra là vô lượng vô biên phước thiện. Học 



231Pháp sư Tịnh Không

Phật bắt đầu học từ đây, hy vọng chúng ta trong một đời tu đến 
thuần thiện. Nhà Nho nói “đạt đến chí thiện”, đây là mục tiêu cao 
nhất trong việc tu tâm dưỡng tánh của thánh nhân thế xuất thế 
gian. Nhà Nho dạy người: “Cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu 
thân, tề gia.” Phật dạy người: “Hiếu thân tôn sư, tu thập thiện nghiệp 
đạo.” Đại thánh đại hiền thế xuất thế gian, chúng ta hợp chung lại 
xem, xác thực người xưa gọi là “cái thấy của anh hùng thường hay 
giống nhau”, đây là điều đáng để chúng ta tin tưởng. 

Sau khi tin tưởng thật sự thì chúng ta phải nghiêm túc nỗ lực 
mà học tập, đem những tập khí, hành vi bất thiện không tốt đã 
phạm trước đây và trong đời này của chúng ta triệt để sửa đổi trở 
lại. Sửa đổi chính là tu hành, tu là sửa lại cho đúng, sửa đổi sai lầm lại 
cho đúng, đây là tu hành. Phàm phu thật không dễ dàng phát hiện 
ra lỗi lầm của chính mình, nhưng lại rất dễ thấy lỗi lầm của người 
khác. Cho nên cổ nhân dạy chúng ta, khi thấy lỗi lầm của người 
khác thì lập tức quay đầu lại nghĩ xem ta có phạm lỗi lầm giống 
như họ hay không? Đây gọi là quay đầu. Quay đầu là kiểm điểm 
lại lỗi lầm của chính mình, trong Phật pháp gọi là khai ngộ. Vì sao 
gọi là khai ngộ? Biết lỗi lầm của mình thì người này khai ngộ, giác 
ngộ rồi. Phàm phu không biết lỗi lầm của chính mình nên vĩnh 
viễn không có biện pháp để sửa đổi lỗi lầm. Thông thường có thể 
nói là đa số người tu hành công phu không đắc lực, nguyên nhân 
là ở đây. Chúng ta thường quan sát người khác, hãy lập tức quay 
về xét lại bản thân. Không được đem việc quan sát người khác để 
vào trong tâm của mình, đó là hết sức sai lầm, chính mình thật sự 



232 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

là tội chồng thêm tội; nhìn người khác thì lập tức hồi quang phản 
chiếu chính mình,  đây là trí tuệ.  Còn một phương pháp nữa  là 
đọc sách thánh hiền. Thời cận đại, đại sư Ấn Quang vì sao phải 
hết lòng hết dạ khuyên mọi người đọc Thái Thượng Cảm Ứng 
Thiên, đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, đọc An Sĩ Toàn Thư? Thật sự có 
thể hằng ngày đọc những sách này thì rất dễ dàng phát hiện những 
tật xấu của mình. Dùng những kinh văn này để đối chiếu một lượt 
kỹ càng tâm hạnh của chính mình, những ý niệm nào của chúng 
ta là thiện, những hành vi nào là ác, tự mình phải biết rõ ràng. Tâm 
thiện, hạnh thiện phải gìn giữ; niệm ác, hạnh ác nhất định phải 
sửa đổi. Kinh giáo Đại thừa đọc nhiều rồi thì kiến giải và tư tưởng 
của chúng ta sẽ gần với Phật. 

Kiến giải, tư tưởng của Phật Bồ-tát là chánh tri chánh 
kiến; cách nghĩ, cách nhìn của bản thân chúng ta chắc chắn là sai 
lầm. Vì sao lại nói như vậy? Chúng ta từ trong sự thật mà quan sát 
thật kỹ, chư Phật Bồ-tát đời đời kiếp kiếp tu hành, sự trải nghiệm 
của các ngài quá phong phú, tâm của các ngài thanh tịnh, có thể 
biết đời quá khứ, cũng có thể nhìn thấy đời vị lai, lời nói này không 
phải là giả. Tâm tư của chúng ta mê hoặc, đã quên hết những việc 
trong đời quá khứ, quên hết sạch sẽ, thỉnh thoảng ở trong mộng 
khởi hiện hành. Người thông thường nằm mộng, rất nhiều cảnh 
giới trong mộng, phần lớn là hạt giống trong a-lại-da thức hiện 
hành; những hạt giống đó không phải của hiện tại, đời này chưa 
từng tạo những sự việc này,  mà là trong đời quá khứ.  Từ trong 
mộng nếu bạn tư duy quan sát tỉ mỉ thì có thể có được một chút 



233Pháp sư Tịnh Không

tin tức về những nghiệp đã tạo trong đời quá khứ, có thể có được 
một chút tin tức. Đến khi nào chúng ta tự mình tu đến tâm thanh 
tịnh thì tình trạng đời đời kiếp kiếp trong quá khứ của mình lại có 
thể nhớ ra, có thể nhớ lại được. Người thông thường trên thế gian 
chúng ta, nếu tâm của họ tương đối thanh tịnh thì có thể nhớ lại 
tuổi thơ của họ; nếu tâm thanh tịnh hơn thì có thể nhớ lại được 
một đời quá khứ, hai đời quá khứ, ba đời quá khứ. Loại sự việc này 
người hiện nay gọi là công năng đặc dị, người thông thường gọi là 
thần thông. 

Thần thông là thứ đạt được từ trong thiền định. Định công 
của Phật sâu, thiền định của Phật viên mãn, cho nên những việc 
trong vô lượng kiếp trước ngài đều có thể nhớ lại được. Điều này 
theo như lời hiện nay chúng ta nói đó là kinh nghiệm của ngài 
phong phú hơn chúng ta quá nhiều.  Những thứ mà chúng ta 
học được trong mấy chục năm ngắn ngủi này quả thật là không 
đáng tin cậy, đây là điều chúng ta nhất định phải lý giải, tuyệt đối 
không phải là tự ti, mà đây là chân tướng sự thật. Những thứ mà 
chúng ta học từ nhỏ là học thứ gì vậy? Là kiểu nước chảy bèo trôi 
ở trong xã hội hiện thực này. Tình trạng xã hội ngày nay là tình 
trạng gì?  Phật nói trong kinh Lăng-nghiêm:  “Tà sư thuyết pháp 
như cát sông Hằng.” Những điều mà chúng ta tiếp xúc đều là tà tri 
tà kiến. Nhưng vô cùng bất hạnh là chúng ta lại tự cho là đúng, 
gọi là sai lâu thành đúng, mọi người đều sai rồi, chúng ta cũng sai 
theo, giống như đều đúng cả. 

Tiêu chuẩn của đúng sai thiện ác ở đâu?  Ở tâm hạnh của 



234 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

bậc thánh hiền, người thật sự giác ngộ, bạn thấy tư tưởng, lời nói, 
hành vi của họ mới là tiêu chuẩn. Chúng ta học Phật, tâm hạnh 
của Thích-ca Mâu-ni Phật là tiêu chuẩn tuyệt đối. Trong pháp thế 
gian, người Trung Quốc trước đây tôn sùng tâm hạnh của Khổng 
lão phu tử, lấy đó làm tiêu chuẩn, tâm hạnh của Khổng lão phu tử ở 
trong Luận Ngữ. Chu Hy (Chu phu tử) của triều Tống biên tập 
bộ Tứ Thư, lấy Đại Học, Trung Dung, Luận Ngữ, Mạnh Tử, bốn 
loại sách này hợp lại gọi là Tứ Thư. Tứ Thư là tiêu chuẩn của đúng 
sai, thiện ác của người Trung Quốc, Tứ Thư là tiêu chuẩn về giá 
trị quan, nhân sinh quan của người Trung Quốc, đây chính là tinh 
thần dân tộc Trung Hoa. Thế nhưng người hiện nay không đọc 
nữa, họ đã vứt bỏ giá trị quan dân tộc mấy ngàn năm của chính 
mình, thuận theo tà tri tà kiến của thời đại trước mắt. Vì vậy thế 
gian mới có động loạn, mới có thiên tai nhân họa. Tai nạn này nói 
thật ra chỉ là mới bắt đầu, không phải kết thúc, sau này còn có tai 
nạn lớn hơn nữa, có lẽ chúng ta có thể chứng kiến được. Làm sao 
có thể tiêu trừ tai nạn đây? Thánh hiền thế xuất thế gian đều nói 
với chúng ta phải từ lòng người mà chuyển biến. Lòng người có 
thể giác ngộ, chuyển tà thành chánh, không còn thuận theo tập 
khí phiền não của mình nữa, không còn thuận theo giá trị quan 
thế tục của xã hội thông thường hiện nay. Chúng ta quay trở lại 
thuận theo lời giáo huấn của thánh hiền thì tai nạn này mới có thể 
hóa giải, bạn có thể trụ nơi chánh tri chánh kiến, đối với tất cả sự 
lý thông đạt vô ngại. 

Tiếp theo nói “không rơi vào các nạn”, câu nói này có hai 



235Pháp sư Tịnh Không

tầng ý nghĩa, ý nghĩa vô cùng sâu rộng. Chúng sanh đều tạo ác 
nghiệp,  cho nên chiêu cảm đến thiên tai nhân họa.  Người giác 
ngộ ở nơi này có phải bị nạn hay không? Khẳng định là phải bị 
nạn, vì do cộng nghiệp chiêu cảm, nhưng họ chắc chắn không bị 
đọa lạc. Vì sao họ không đọa lạc? Vì họ là người sáng suốt, là người 
thanh tịnh, là người lương thiện, nên ở trong đại nạn họ được đi lên 
trên chứ không phải đọa xuống dưới. Người học Phật, nếu có đầy 
đủ thiện căn, phước đức, nhân duyên như trong kinh A-di-đà đã 
nói, trong giáo pháp Đại thừa gặp được pháp môn Tịnh độ thì họ 
nhất định vãng sanh thế giới Cực Lạc. Nếu đại nạn có đến thì họ 
có chỗ tốt để đi, họ đến thế giới Cực Lạc làm Phật, gọi là “không 
rơi vào các nạn”. Một nghĩa khác là ở trong tai nạn lớn, họ cũng 
có thể không bị nạn, đây là nghĩa thứ hai. Chúng ta biết trong rất 
nhiều tai nạn to lớn, còn có một số người có thể may mắn thoát 
được. Những người may mắn thoát được này không nằm ngoài 
hai loại nhân tố: loại thứ nhất là thiện căn phước đức trong đời 
quá khứ sâu dày, tuy đời này tạo ác nhỏ nhưng họ có dư phước, 
dư phước của họ rất lớn, rất dày nên có thể tránh được tai nạn 
này; loại thứ hai là ở trong đời này gặp được thiện tri thức, thân 
cận thiện tri thức, tiếp nhận lời giáo huấn của thiện tri thức, biết 
đoạn ác tu thiện nên họ cũng có thể tránh khỏi. Những sự việc 
này trong Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn và Liễu Phàm Tứ Huấn 
đều nói rất nhiều, đều có lý luận và chân tướng sự thật, chúng ta 
nên đọc nhiều. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ,  quả thiện nhất định có được từ 



236 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nhân thiện.  Tạo tác ác nghiệp  mà mong cầu quả báo tốt,  Phật 
thường nói là “không có chuyện này”, không có đạo lý này; tạo 
tác nhân thiện mà bị quả báo ác, cũng không có đạo lý này. Nhưng 
ở thế gian, người thông thường luôn nhìn thấy người này cả đời 
hành thiện mà cuối cùng nhận ác báo, nhìn thấy nhiều người làm 
ác  nhưng hiện tại họ có đủ thứ hưởng thụ,  hình như nhân quả 
báo ứng mà cổ thánh tiên hiền đã nói không chính xác, cho nên 
họ hoài nghi, không thể tiếp nhận. Đây là vì họ nhìn quá cạn cợt, 
nhà Phật thường nói “nhân quả thông ba đời”, hiện tại họ làm ác 
mà vẫn có thể được phước báo là do họ trong đời quá khứ tu tích 
được dày.  Đời này họ làm ác, tạo ác,  phước báo của họ đã tổn 
giảm rồi, tuy tổn giảm nhưng họ vẫn còn dư phước, hoàn toàn 
chưa tiêu hao hết, họ còn có dư phước, cho nên họ hiện tại hưởng 
phước. Chứ không phải tạo ác được phước báo, đó là bạn đã hiểu 
sai. Đời này tích thiện mà nhận khổ báo, chứng tỏ trong đời quá 
khứ tạo ác nghiệp nhiều, đời này tu thiện đã bù đắp ác nghiệp của 
họ, nhưng do ác nghiệp của họ quá lớn, còn có dư ác chưa thể 
đoạn được, cho nên họ mới thọ ác báo. Tuy nhiên nếu họ hành 
thiện không gián đoạn, họ có lòng tin thì đời sau có phước báo 
lớn.  Cho nên, Phật nói với chúng ta ở trong kinh: “Muốn biết 
quả đời này”, [tức là] bạn muốn biết quả báo của đời này, “là do 
nhân đời trước đã tạo”, nghiệp nhân mà chúng ta tạo tác trong đời 
trước chính là quả báo của đời này; muốn biết quả báo đời sau thì 
hãy xem những điều bạn tạo trong đời này. 

Nhà Phật nói: “Vạn pháp giai không, nhân quả bất không.” Nhân 



237Pháp sư Tịnh Không

quả chuyển biến bất không,  tiếp nối bất không,  tuần hoàn bất 
không.  Thiện ác nhất định có quả báo, chúng ta hiểu rõ đạo lý 
này, hiểu rõ chân tướng sự thật thì tuyệt đối không tạo ác. Bất luận 
chúng ta gặp phải gian nan khốn khổ như thế nào, chúng ta một 
ý niệm ác cũng không sanh thì đời sau có phước báo lớn. Thời 
gian của đời này ngắn ngủi, thời gian của đời sau dài, người thông 
minh phải có tầm nhìn xa rộng mà tu phước báo cho đời sau. Việc 
này tuyệt đối không hề tiêu cực. Phước báo lớn của đời sau thành 
tựu thì tuổi về chiều của đời này phước báo cũng sẽ hiện tiền. Nhà 
Phật gọi là hoa báo, bạn tu tích rất nhiều, tu tích rất dày, rất lớn 
rồi, không đợi đời sau mới nhận phước, mà ngay đời này sẽ hiện 
tiền. Cho nên đời này gọi là hoa báo, đời sau là quả báo. Hoa báo 
thù thắng  thì có thể biết được quả báo [thù thắng].  Cho nên, 
phước nhất định là từ tâm thiện, hạnh thiện tu tích mà ra, chúng 
ta phải tin sâu không nghi, hết lòng nỗ lực mà làm. Tốt rồi, hôm 
nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây.

Tập 77 (số 19-014-0077)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời xem kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo,  trang thứ mười một, hàng thứ hai từ dưới lên, bắt 
đầu xem từ giữa: 

Nếu có thể hồi hướng về A-nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ-
đề, tương lai thành Phật sẽ nhanh chứng được hết thảy Phật 
pháp, thành tựu thần thông tự tại. 



238 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Đây là nói lìa tà kiến chẳng những thành tựu mười loại pháp 
công đức thù thắng,  nếu có thể hồi hướng về vô thượng Bồ-
đề. Đoạn kinh văn này, từ đầu đến giờ tổng cộng có mười đoạn 
nhỏ, mỗi một đoạn đều dùng câu này làm lời kết, ở đây có thể nói 
là tổng kết. Thế nào gọi là A-nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ-đề? Câu 
này là tiếng Phạn, vào thời xưa dịch kinh, theo thể lệ có năm loại 
không dịch6, câu này có thể phiên dịch, trong năm loại không dịch 
thì đây thuộc về “tôn trọng không dịch”. Mục tiêu cuối cùng của 
học Phật là gì vậy? Chúng ta sau cùng mong muốn đạt được, đắc 
được những gì? Chính là một câu này. Ý nghĩa của câu này, phiên 
dịch thành Hoa văn là Vô thượng chánh đẳng chánh giác;  “a” 
dịch thành “vô”,  “nậu-đa-la” dịch thành “thượng”,  Ấn Độ gọi là 
“tam” thì Trung Quốc nghĩa là “chánh”, “miệu” là “đẳng”, “bồ-đề” là 
“giác”. Bởi vì tôn trọng nên giữ lại phần dịch âm. Trong câu này có 

6	  Năm loại không dịch (Ngũ chủng bất phiên - 五種不翻): Năm lý do cần phải giữ 
nguyên âm tiếng Phạn, khi một bản kinh Phạn được dịch sang tiếng Trung Quốc, do đại 
sư Huyền Trang đề xướng làm quy chuẩn cho người dịch kinh đời sau: 
	 1. Vì bí mật: Như các Đà-la-ni trong kinh, là lời nói bí mật của chư Phật, mầu nhiệm 
sâu kín không thể nghĩ bàn nên không dịch nghĩa. 
	 2. Một từ bao hàm nhiều nghĩa: Như từ Bạc-già-phạm có 6 nghĩa: tự tại, xí thạnh, đoan 
nghiêm, danh xưng, cát tường và tôn quý nên không thể dùng một nghĩa nào để phiên dịch. 
	 3. Vì ở Trung Quốc không có: Như cây Diêm-phù sống ở Ấn Độ; Trung Quốc không có 
loại cây này nên phải giữ nguyên âm. 
	 4. Theo thông lệ từ xưa: Như từ A-nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ-đề nghĩa là Vô thượng 
chánh đẳng chánh giác, nhưng từ thời Đông Hán trở về sau các nhà phiên dịch đều để 
nguyên âm, vì muốn giữ lại cách thức của người xưa nên không dịch. 
	 5. Vì lòng tôn trọng: Như từ Bát-nhã, Thích-ca Mâu-ni, Bồ-đề Tát-đỏa... không dịch là 
trí tuệ, năng nhân, đạo tâm chúng sanh... là vì muốn cho mọi người có ý niệm tôn trọng, 
nếu dịch ra sẽ bị xem thường. 



239Pháp sư Tịnh Không

ba thứ bậc là:  Chánh giác,  Chánh đẳng chánh giác,  Vô thượng 
chánh đẳng chánh giác, đây là điều mà người học Phật mong cầu. 

Nếu đạt đến Chánh giác rồi, trong Phật pháp gọi là chứng 
quả A-la-hán, tiểu thừa A-la-hán, Bích-chi Phật đều đạt được 
Chánh giác. Phật nói với chúng ta, trời người của thế gian cũng 
có người rất thông minh, họ đối với vũ trụ nhân sinh có sự giác 
ngộ tương đối,  thế nhưng không được gọi là chánh, danh hiệu 
“chánh” này rất khó đạt được. Nhà Phật nói tiêu chuẩn của chánh 
là gì? Nhất định là phá chấp ta rồi thì mới gọi là chánh. Nếu dùng 
cách nói trong kinh Kim Cang thì mọi người sẽ rất rõ ràng khái 
niệm này,  “không tướng ta” mới được gọi là Chánh giác. Trời 
và người của thế gian rất thông minh, chúng ta biết hiện nay có 
rất nhiều nhà khoa học,  nhà triết học, nhà tôn giáo,  họ vẫn có 
ta, vẫn còn chấp ta, vẫn còn chấp pháp. Những người này tuy gọi 
là giác nhưng không thể gọi là Chánh giác, nhất định phải đạt đến 
“không tướng ta, không tướng người, không tướng chúng sanh, 
không tướng thọ giả” thì mới gọi là Chánh giác. 

Tuy phá bốn tướng rồi nhưng vẫn chưa phá hết triệt để, bốn 
tướng này có cao thấp khác nhau. Ví dụ nói đã phá 100% tướng ta 
rồi, không còn nữa, nhưng tướng người, tướng chúng sanh, tướng 
thọ giả vẫn còn, vẫn chưa phá hết. Vì sao vậy? Tướng ta là thuộc 
về chấp ta, chính là chấp trước, chấp trước không còn nữa; tướng 
người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả là thuộc về phân biệt, là 
thuộc về vọng tưởng, những thứ này chưa đoạn hết. Do đó, nhà 
Phật chia giác ngộ làm ba giai đoạn. Đoạn hết phân biệt rồi, nhưng 



240 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

vọng tưởng vẫn chưa hết, cấp bậc này gọi là Chánh đẳng chánh 
giác.  “Đẳng” là ngang bằng Phật, quý vị phải biết,  ngang bằng 
Phật nhưng họ không phải Phật, chỉ là ngang bằng mà thôi. Cần 
phải đoạn hết phân biệt, vọng tưởng  thì lúc này mới gọi là Vô 
thượng chánh đẳng chánh giác. Cho nên, Vô thượng chánh đẳng 
chánh giác chỉ có một vị,  đó là Phật quả viên mãn trong Viên 
giáo, Bồ-tát Đẳng giác trở xuống đều thuộc về Chánh đẳng chánh 
giác. Nhưng quý vị phải biết, thứ bậc thấp nhất của Chánh đẳng 
chánh giác là Bồ-tát Sơ trụ của Viên giáo. Do đây có thể biết, trong 
tứ thánh pháp giới, nói tóm lại đều là thuộc về Chánh giác, tuy 
thứ bậc của họ cũng có cao thấp khác nhau, A-la-hán, Bích-chi 
Phật, Bồ-tát, Phật. Phật ở đây trong tông Thiên Thai gọi là tạng 
giáo Phật, thông giáo Phật, đều thuộc về Chánh giác, không thể 
xưng là Chánh đẳng chánh giác.  Đại sư Thiên Thai trong phán 
giáo “Lục tức Phật” xếp họ vào “tương tợ tức Phật”, tức là tứ thánh 
pháp giới là tương tợ tức Phật. 

Họ đã thoát khỏi thập pháp giới,  đến nhất chân pháp 
giới, nhất chân pháp giới là phá một phẩm vô minh, chứng một 
phần pháp thân, lúc này là “phần chứng tức Phật”, mới gọi họ là 
Chánh đẳng chánh giác. Cho nên, quý vị cần phải có khái niệm 
thật rõ ràng, Chánh đẳng chánh giác gọi là pháp thân Bồ-tát, người 
chưa chứng được pháp thân không ở trong đây, tông Thiên Thai 
gọi là phần chứng tức Phật, họ là thật, họ không phải giả. Mục 
tiêu chúng ta học Phật là ở chỗ này, không cầu gì khác, mà cầu sự 
giác ngộ cứu cánh triệt để viên mãn đối với vũ trụ nhân sinh, đó 



241Pháp sư Tịnh Không

được gọi là Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Làm thế nào cầu 
được? Bạn xem ở đây, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, Phật đem tất 
cả thiện ác quy nạp thành mười điều, mặt trái của thập thiện chính 
là thập ác, lìa thập ác chính là thập thiện. Từ đó cho thấy, thể của 
thiện ác là một, là một thể tánh, chỉ do mê ngộ bất đồng mà thôi. 

Ở trong lục đạo, người mê thì nhiều, người giác ngộ thì ít. Đặc 
biệt là trong xã hội hiện nay, không những người mê nhiều, hơn 
nữa là mê vô cùng nghiêm trọng, đối với thánh giáo, đối với lời 
thiện họ không thể tiếp nhận, điều này trong Phật pháp gọi là tập 
khí, nghiệp chướng quá nặng. Tuy hằng ngày đang tu học nhưng 
họ đều không có cách gì nhập cảnh giới.  Cảnh giới này,  chúng 
ta thông thường gọi là cửa Phật,  họ không có cách gì vào cửa 
Phật. Chúng ta ngày nay đều ở bên ngoài cửa Phật, chưa vào trong 
được. Người nào vào được vậy? Sơ quả Tiểu thừa, Bồ-tát địa vị 
Sơ tín của Viên giáo Đại thừa. Đây là giống như đi học vậy, Thập 
tín là tiểu học, quả vị Sơ tín là lớp một, bạn đã bước vào lớp một 
rồi. Điều kiện của lớp một là gì? Tám mươi tám phẩm kiến hoặc 
trong tam giới đã đoạn hết, lúc này chứng được quả vị sơ quả Tiểu 
thừa; nếu là Bồ-tát của Viên giáo thì đây là Bồ-tát quả vị Sơ tín 
trong Thập tín. Công phu đoạn phiền não của Bồ-tát quả vị Sơ tín 
và sơ quả Tiểu thừa là tương đồng, nhưng trí tuệ thì không như 
nhau. Sơ quả Tu-đà-hoàn của Tiểu thừa nếu so với Bồ-tát quả vị 
Sơ tín của Viên giáo thì trí tuệ kém hơn rất nhiều, rất nhiều. 

Hoa Nghiêm là Viên giáo,  trí tuệ mà họ hiển thị là viên 
mãn, viên dung vô ngại. Bồ-tát quả vị Sơ tín còn như vậy, huống 



242 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

hồ Bồ-tát quả vị cao? Cho nên, Bồ-tát Sơ trụ là minh tâm kiến tánh 
rồi. Đây là nguyên nhân gì? Phật đã nói trong hội Lăng-nghiêm, 
phiền não chướng và sở tri chướng, hai loại chướng này,  tất cả 
chúng sanh hoàn toàn không giống nhau. Bồ-tát quả vị Sơ tín của 
Viên giáo thì hai loại chướng này đều mỏng nên họ chứng được Sơ 
tín của Đại thừa. Tu-đà-hoàn của Tiểu thừa thì phiền não chướng 
nhẹ, sở tri chướng nặng, cho nên họ có thể đoạn 88 phẩm kiến 
hoặc, nhưng do sở tri chướng nặng nên trí tuệ của họ không khai 
mở. Phật thuyết kinh giáo Đại thừa, họ không thể lý giải, nguyên 
nhân là ở đây. Chúng ta nhìn thấy trên hội Lăng-nghiêm vô cùng 
rõ rệt, chỗ mà tôn giả A-nan chứng là sơ quả Tiểu thừa, trí tuệ của 
ngài rất cao, Phật nói kinh Lăng-nghiêm, nói đến quyển thứ ba thì 
ngài bèn bước ra tán thán Phật, ngài đã hiểu rồi. Tôn giả Phú-lâu-na 
là tứ quả A-la-hán nhưng tôn giả Phú-lâu-na nghe không hiểu, cho 
nên đứng lên hướng về Phật thỉnh giáo: “Thầy ấy là sơ quả, sao 
thầy ấy hiểu được? Con là tứ quả A-la-hán, sao con chưa hiểu?” 
Phật mới nói rõ với ngài, A-nan là phiền não chướng nặng, cho 
nên chỉ chứng được sơ quả, nhưng do sở tri chướng nhẹ, nên ông 
ấy có thể hiểu rõ kinh pháp Đại thừa, ông ấy có thể tiếp nhận. Tôn 
giả Phú-lâu-na thì hoàn toàn ngược lại với A-nan, ngài là phiền 
não chướng nhẹ, cho nên chứng được tứ quả A-la-hán, 81 phẩm 
tư hoặc của tam giới ngài cũng đoạn rồi, nhưng do sở tri chướng 
nặng nên kinh giáo Đại thừa ngài nghe không hiểu. 

Trong giáo học Đại thừa, xưa nay những tổ sư đại đức thường 
dạy người  “nhìn thấu, buông xuống”.  Chúng ta có thể buông 



243Pháp sư Tịnh Không

xuống, buông xuống phiền não chướng, nhìn thấu là phá sở tri 
chướng. Hai loại công phu này là dùng hỗ tương không gián 
đoạn, nhìn thấu giúp cho buông xuống, buông xuống giúp cho 
nhìn thấu,  nhất định phải thật làm.  Hơn nữa, trong cảnh giới 
này của chúng ta thì trước tiên nhất định phải bắt đầu từ buông 
xuống, buông xuống tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Phật 
dạy chúng ta: “Tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật”, Phật đều nói 
như vậy trong Hoa Nghiêm và Viên Giác; kinh Vô Lượng Thọ 
nói: “Tất cả đều thành Phật”; trong kinh Đại thừa chúng ta thường 
xem thấy: “Phàm có Phật tánh, đều sẽ làm Phật.” Chúng ta phải 
dùng tâm thái như thế nào để đối nhân, xử thế, tiếp vật đây? Nhất 
định phải giống với thái độ tu học của Thiện Tài đồng tử.  Ở 
trong mắt của Thiện Tài đồng tử thì phàm phu chỉ có mỗi mình 
ta,  ngoài ta ra thì tất cả đều là chư Phật Như Lai.  Thuận cảnh, 
nghịch cảnh, người thiện, người ác, toàn là chư Phật Như Lai hóa 
thân đến độ ta. Cho nên, ngài ở trên đường Bồ-đề thuận buồm 
xuôi gió, không có chướng ngại. 

Chúng ta ngày nay tu hành có biết bao chướng ngại! Chướng 
ngại từ đâu mà có? Từ trong tâm bất thiện của chúng ta mà biến hiện 
ra. Mọi người đọc kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo thì đã biết, phần 
trước có nói “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, tâm của chúng ta bất 
thiện; nhìn thấy người này vừa mắt thì khởi tham ái, thấy không 
vừa mắt thì khởi sân giận, đây là tâm bất thiện. Tâm của chúng ta 
không chân thành, không thanh tịnh, không bình đẳng, bởi vậy 
tạo nên vô lượng vô biên chướng ngại trên đường Bồ-đề. Chướng 



244 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

ngại này làm sao đột phá? Thiện Tài đã làm ra tấm gương tốt nhất 
cho chúng ta. Ngài thật sự là thuận buồm xuôi gió, gặp được Bồ-
tát Văn-thù, dưới hội của Văn-thù đã thành tựu căn bản trí, sau 
đó Bồ-tát Văn-thù bảo ngài đi tham học,  tham vấn 53 vị thiện 
tri thức, ngài đã thành tựu Phật quả cứu cánh viên mãn. Mỗi lần 
tham vấn một vị thiện tri thức thì cảnh giới của ngài được nâng lên 
một cấp. Tỳ-kheo Kiết Tường Vân đại biểu Bồ-tát Sơ trụ của Viên 
giáo, là phát tâm trụ, ngài tham vấn Sơ trụ Bồ-tát thì bản thân ngài 
đạt đến Sơ trụ; tham vấn Bồ-tát Hải Vân, ngài liền thăng đến Nhị 
trụ; tham vấn Tỳ-kheo Diệu Trụ,  ngài liền thăng đến Tam trụ, 
cảnh giới cứ mãi thăng hoa, không có một chút trắc trở. Nguyên 
nhân gì vậy? Có thái độ tốt của học sinh. Sự việc này, đại sư Ấn 
Quang nói trong Văn Sao rất nhiều: “Một phần thành kính được 
một phần lợi ích, hai phần thành kính được hai phần lợi ích.” Thiện 
Tài đồng tử là đầy đủ thành kính viên mãn, cho nên ngài được lợi 
ích viên mãn. Bạn thấy tổ sư nói đơn giản như vậy! 

Nói thêm với quý vị, lúc làm cũng là đơn giản như vậy, bạn 
không chịu làm thì vô phương. Tại sao không chịu làm? Bản thân 
chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay tập khí phiền não quá nặng. Trong 
các phiền não thì phiền não lớn nhất đối với người tu hành mà nói là 
cống cao ngã mạn; luôn cảm thấy mình cao hơn người khác một 
bậc, người khác đều không bằng mình, ngã mạn cao như núi, điều 
này đã tạo thành chướng ngại trên đường Bồ-đề của mình. Tự tư tự 
lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn đã tạo nên biết bao nhiêu 
là chướng ngại. Bạn có thể trừ bỏ những thứ này, nhất định không 



245Pháp sư Tịnh Không

có tự tư tự lợi, nhất định không dính danh văn lợi dưỡng, thật sự 
xa lìa được tham sân si mạn thì chúng ta sẽ giống như Thiện Tài 
đồng tử vậy, đối người, đối việc, đối vật chân thành, cung kính, 
đã thực hiện được hạnh Phổ Hiền.  Lễ kính chư Phật, ai là chư 
Phật? Tất cả chúng sanh là chư Phật, tất cả người, tất cả việc, tất 
cả vật đều là chư Phật, chí thành cung kính, không hề có mảy may 
thái độ khinh mạn. Xưng tán Như Lai, quảng tu cúng dường, sám 
hối nghiệp chướng, vậy trên đường Bồ-đề làm gì có chướng ngại 
cho được? Cho nên kinh Hoa Nghiêm hay, sau cùng Thiện Tài với 
53 vị, đó là Phật-đà, đó là thiện tri thức, là chư Phật Như Lai đến 
thị hiện. Thị hiện bất luận là thuận cảnh, nghịch cảnh, người thiện, 
người ác, không có người nào không phải là thiện tri thức. 

Thế Tôn trong một đời dạy học,  tu học pháp môn phổ 
biến  một đời thành Phật thì chỉ có hai bộ kinh: Hoa Nghiêm, 
Thiện Tài biểu diễn cho chúng ta thấy một đời thành tựu; kinh 
Pháp Hoa, Long nữ 8 tuổi thành Phật. Đây là làm ra để chúng ta 
thấy, nói cho chúng ta biết, người ở thế gian này trong một đời 
thành Phật là điều có thể, không phải không thể; chỉ cần bạn biết 
được đạo lý này, hiểu được phương pháp này, thật sự thọ trì đọc 
tụng, vì người diễn nói thì bạn có thể thành tựu. Thế nên trước 
đây có người hỏi tôi phương pháp giảng kinh, tôi đã viết một bài 
cương lĩnh về nghiên cứu nội điển,  đính kèm ở phần sau cuốn 
sách nhỏ “Nghiên cứu giảng tọa nội điển” của các bạn, các bạn có 
thể xem. Câu trả lời của tôi đặc biệt nhấn mạnh là học kinh giáo 
thành tựu 90% là ở thái độ tu học của bạn, còn phương pháp tối 



246 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đa chỉ chiếm 10% mà thôi. Thế nên phương pháp không khó, một 
tuần lễ thì có thể dạy cho bạn biết rồi, thái độ tu học của bạn 
quyết định sự thành bại của bản thân bạn. 

Chúng ta gần gũi thiện tri thức không phải một người, đồng 
tu rất nhiều.  Tại sao trong rất nhiều đồng tu ấy,  người có thể 
thành tựu chỉ có vài ba người?  Thầy dạy học như nhau,  không 
phân đây kia, cùng lên lớp như nhau, vì sao có người có thể thành 
tựu,  có người không thể thành tựu?  Quyết định bởi thái độ tu 
học, tức là như Ấn tổ đã nói: một phần cung kính được một phần 
lợi ích, mười phần cung kính được mười phần lợi ích. Trước đây, 
chúng tôi thân cận đại sư Chương Gia, thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh 
Nam,  thậm chí thân cận một người tại gia là tiên sinh Phương 
Đông Mỹ,  chúng tôi có mười phần thành kính  nên chúng tôi 
có thể có được một chút lợi ích; không có tâm cung kính như 
vậy thì cái mà bạn đạt được chỉ là phần ngoài da. Do đây có thể 
biết, chúng ta có thể thành tựu hay không, có phải là do sự chỉ 
dạy của thầy hay không? Không phải. Thích-ca Mâu-ni Phật độ 
hóa chúng sanh, bản thân ngài không kể công. Vì sao vậy? Ngài 
thành Phật là tự bản thân ngài thành Phật, không phải Phật có 
năng lực giúp đỡ ngài thành Phật. Nếu Phật có năng lực giúp ngài 
thành Phật  thì chúng ta việc gì phải tu hành?  Nếu Phật không 
giúp chúng ta thành Phật thì ngài không từ bi rồi! Đây là việc mà 
Phật cũng không thể làm được, hoàn toàn do chính bạn thành 
tâm, thành ý tu học. Cho nên trong bốn loại duyên, Phật pháp là 
do duyên sanh, bản thân chúng ta có đầy đủ thân nhân duyên, sở 



247Pháp sư Tịnh Không

duyên duyên, vô gián duyên, Phật chỉ là tăng thượng duyên đối 
với chúng ta mà thôi. Cho dù tăng thượng duyên tốt đến đâu, nếu 
chúng ta không đầy đủ ba duyên phía trước thì không thể thành 
tựu, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Ở đây nói “hồi hướng” là đem công đức tu học của mình cho 
tất cả chúng sanh hưởng; bản thân mình không cần, đem cho tất cả 
chúng sanh hưởng. Bản thân nếu vẫn có một chút “ta cùng hưởng 
với tất cả chúng sanh”, vậy thì “cái ta” vẫn chưa xả hết, vẫn còn 
chấp ta ở bên trong, “ta cùng hưởng với tất cả chúng sanh”. Nếu 
chúng ta đem công đức cho tất cả chúng sanh hưởng, bên trong 
không có “ta” thì bạn mới có thể đi trên đường Bồ-đề. 

“Tương lai thành Phật sẽ nhanh chứng được hết thảy Phật pháp”, 
bạn phải hiểu được thế nào là Phật pháp, “pháp” chính là hết thảy 
pháp; đối với hết thảy pháp không gì không biết, không gì không 
thể thì gọi là Phật. Phật có nghĩa là giác ngộ, đối với hết thảy pháp 
đều là giác mà không mê. “Thành tựu thần thông tự tại”, đây là đức 
dụng. Đối với hết thảy pháp thế xuất thế gian bạn đều có thể giác 
mà không mê, chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm thì bạn 
được đại tự tại. Thần thông không phải là tự thọ dụng, mà thần 
thông là tha thọ dụng. Tự thọ dụng là tự tại, tha thọ dụng là thần 
thông, bạn có năng lực giáo hóa tất cả chúng sanh. Đây là một 
đoạn văn lớn. Đoạn của ngày mai, Phật ở đây rất từ bi, ngài nêu 
ra một thí dụ tu hành thập thiện, thực hành thập thiện ở sáu ba-
la-mật thì sáu ba-la-mật mới viên mãn. Tốt rồi, hôm nay chúng ta 
giảng đến đây. 



LÌA GIẾT HẠI 
MÀ HÀNH BỐ THÍ

Tập 78 (số 19-014-0078)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười hai, hàng thứ nhất: 

Bấy giờ, Thế Tôn lại bảo long vương rằng: Nếu có Bồ-
tát nào nương vào thiện nghiệp này mà tu đạo, có thể lìa giết 
hại mà hành bố thí thì thường được nhiều tiền của, không ai có 
thể xâm đoạt; lại sống lâu không chết yểu, không bị tất cả oán 
tặc làm tổn hại. 

“Lời Phật chân thành, vui vẻ tin nhận.” Người hiện nay đối với 
lời Phật nói phần lớn là bán tín bán nghi, đây là người học Phật; còn 
người không học Phật thì luôn cho rằng đó là lời khuyến thiện 
của nhà Phật, nhất định không phải là lời chân thật, nên họ rất 



249Pháp sư Tịnh Không

khó tiếp nhận. Dẫn đến nguyên nhân này, thật ra mà nói thì người 
xuất gia có trách nhiệm rất lớn. Người thế gian vì sao không thể 
tiếp nhận lời của Phật? Vì hình tượng của người xuất gia khiến họ 
coi thường. “Lời của Phật hay như vậy, các vị đều là người xuất 
gia, tuyên dương Phật giáo, nhưng những suy nghĩ và hành vi của 
bản thân các vị thì hoàn toàn không tương ưng với lời Phật dạy, có 
thể thấy bản thân các vị đều không tin Phật. Các vị không tin mà 
khuyên chúng tôi tin thì sao có thể được?” Chúng ta hãy suy nghĩ 
thật kỹ đạo lý này, vì sao chúng ta tin lời của Phật? Chúng ta biết 
thông qua tu học giới định tuệ, thật sự khai trí tuệ, sau khi khai trí 
tuệ rồi thì đối với tất cả hiện tượng thế xuất thế gian đều thông đạt 
sáng tỏ. Đây là điều mà chúng ta không thể sánh với Phật, Bồ-tát, 
các ngài thấy rất rõ ràng, còn chúng ta mê hoặc điên đảo. 

Người thế gian đang mê nhưng hoàn toàn không thừa nhận 
mình mê,  mà họ thừa nhận mình có trí tuệ cao độ,  họ cho cổ 
thánh tiên hiền là mê tín.  Quan niệm sai lầm này  phải làm thế 
nào để chỉnh sửa nó lại, đây không phải là việc dễ dàng. Trước 
tiên bản thân chúng ta phải thông qua tu học để chứng thực lời 
của Phật là chân thật; nếu như không thông qua tu học nghiêm 
túc thì không đạt được cảnh giới này, mà vĩnh viễn tùy thuận tập 
khí phiền não của chính mình, thuận theo tri kiến của mình, nhất 
định không chịu tin tưởng lời của Phật. Trong kinh Phật nói với 
chúng ta, đây là nói với phàm phu lục đạo, khi bạn chưa chứng 
được A-la-hán  thì nhất định không được tin vào suy nghĩ của 
mình.  Vì sao vậy?  Vì sao sau khi chứng được A-la-hán  thì mới 



250 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

có thể tin vào suy nghĩ của mình? Đạo lý ở chỗ nào? A-la-hán đã 
đoạn kiến tư phiền não rồi, 88 phẩm kiến hoặc, 81 phẩm tư hoặc 
của tam giới đã đoạn hết rồi. Phật nói người ở trình độ này được 
gọi là “chánh giác”,  sự giác ngộ của họ không có sai lầm,  cũng 
chính là nói cách nghĩ, cách nhìn của họ là chính xác, không phải 
sai lầm. Nếu bạn chưa đoạn kiến tư phiền não, “kiến tư phiền não” 
không dễ hiểu, đây là danh từ Phật học; hay nói cách khác, tự tư 
tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn, chưa đoạn những thứ 
này thì tri kiến của bạn là bất chánh. Cho dù bạn học nhiều đến 
đâu chăng nữa, thậm chí là bạn có thể đọc thuộc Đại tạng kinh từ 
đầu đến cuối, giảng đến mức hoa trời rơi lả tả thì bạn vẫn không 
phải là chánh kiến. Chỉ có người đầy đủ chánh kiến mới biết tâm 
từ bi của Phật Bồ-tát là đại từ đại bi. Người thế gian chưa đạt đến 
cảnh giới này, nếu họ có thể tôn sư trọng đạo, có thể thuận theo 
giáo huấn của thánh hiền, y giáo phụng hành thì hạng người này 
có phước rồi; đây không phải là trí tuệ của họ, mà là thiện căn 
phước đức nhiều đời nhiều kiếp của họ, họ có phước, họ có thể 
tiếp nhận, họ có thể tin, họ có thể phụng hành thì họ được phước. 

Kinh văn từ đoạn lớn dưới đây là nói về việc thực hiện thập 
thiện nghiệp vào trong hành môn của Bồ-tát. Từ chỗ này chúng 
ta có thể thể hội được thập thiện nghiệp là nền tảng của tu hành, 
không có thập thiện thì làm gì có lục độ? Cho nên, phía sau lục độ 
nói tứ vô lượng tâm, tứ nhiếp pháp, ba mươi bảy phẩm trợ đạo, đủ 
loại pháp môn đều lấy thập thiện làm nền tảng, không có thập 
thiện thì không có Phật pháp, chúng ta phải biết đạo lý này. Phật 



251Pháp sư Tịnh Không

ở đây nói rất rõ ràng: “Nếu có Bồ-tát nào nương vào thiện nghiệp 
này mà tu đạo”, bạn phải biết thiện nghiệp này là thiện nghiệp của 
trời người, người có đầy đủ thập thiện, cho dù không học Phật, 
không tu hành, không nương theo Phật pháp Đại, Tiểu thừa mà 
tu hành nhưng họ tuyệt đối không đọa ba đường ác. Vì sao vậy? Vì 
họ không tham, không sân, không si, họ lìa tham sân si rồi. Tham 
sân si là nghiệp nhân của ba đường ác: tâm tham đọa ngạ quỷ, sân 
giận đọa địa ngục, ngu si đọa súc sanh. Họ có thể xa lìa ba đường 
ác, xa lìa tham sân si nên chắc chắn không đọa ba đường ác, cho 
nên đây là căn bản của hai cõi trời người. Trong lục đạo, muốn đạt 
được điều kiện căn bản của hai cõi trời người mà chúng ta không 
nghiêm túc tu hành thì làm sao được? 

Phật yêu cầu chúng ta, phần kinh văn phía trước đã nói rất 
rõ: “Ngày đêm thường niệm thiện pháp”, thường niệm thiện pháp 
chính là chỉ cho thập thiện,  “tư duy thiện pháp, quán sát thiện 
pháp”,  thường niệm  thì tâm thiện,  tư duy  thì tư tưởng của bạn 
thiện, quán sát thì kiến giải, hành vi của bạn thiện. Như vậy mới 
“khiến các thiện pháp niệm niệm tăng trưởng”. Làm thế nào tăng 
trưởng? Tăng trưởng ở đây là học Phật, từ trên nền tảng này mà 
tu học mọi thứ Phật pháp trong cửa Phật. Nếu không có nền tảng 
của thập thiện thì hành môn gì cũng vô ích, đều miễn bàn đến, 
điều này chúng ta nhất định phải biết. 

Phật ở chỗ này rất từ bi, nói từng điều từng điều với chúng 
ta. Đoạn này đều là nói bố thí, trước tiên Phật nói với bạn lìa sát 
hại, chính là không sát sanh mà thường hành bố thí, thì bạn đạt 



252 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

được quả báo như thế nào? “Thường được nhiều tiền của”, người 
thế gian cầu phú quý, nhưng sát sanh mà được phú quý thì phú 
quý đó từ đâu mà có vậy? Tuyệt đối không phải do họ sát sanh 
mà có được, mà là do họ đời trước tu tích nhân thiện nên đời này 
được quả báo thiện. Phật nói rất hay: “Muốn biết nhân đời trước, 
xem quả nhận đời này”, nếu ta muốn biết nghiệp trong đời quá 
khứ ta đã tạo nghiệp gì  thì cứ xem những điều mà ta thọ nhận 
trong đời này; đời trước gieo nhân, đời này nhận quả báo. “Muốn 
biết quả đời sau, xem nhân tạo đời này”, đời sau ta có quả báo 
gì, hãy xét xem hành vi việc làm đời này của ta thì sẽ biết quả báo ở 
đời sau. Đời này được phú quý là do trong đời quá khứ trồng nhân 
thiện. Nếu đời này được phú quý mà không biết tu thiện, thậm 
chí còn dùng thủ đoạn phi pháp để giành lấy phú quý, Phật Bồ-
tát hiểu rõ, phú quý mà bạn có được không phải nhờ thủ đoạn 
này của bạn mà có, mà do nhân thiện bạn đã tu trong quá khứ mà 
được. Ngày nay bạn dùng mọi thủ đoạn không chính đáng, cho 
rằng đạt được giàu sang rồi, không phải vậy! Nghiệp mà bạn tạo 
đời này, đời sau sẽ thọ báo. Thế gian có mấy người hiểu được đạo 
lý này, có mấy người hiểu rõ chân tướng sự thật này? 

Dựa vào điều gì mà Phật pháp được gọi là “bảo”? Là do hiểu 
rõ thấu triệt đối với chân tướng sự thật của nhân quả ba đời. Phật 
pháp nói với chúng ta, chỉ dạy chúng ta  làm thế nào được giàu 
có, trong đây mỗi điều đều là được giàu có. Bởi vì những gì bạn 
tu là tu bố thí,  mà bố thí thì được giàu có,  lìa thập ác thì được 
giàu có, đây là sự thật.  Trong mỗi một câu đều có “không ai có 



253Pháp sư Tịnh Không

thể xâm đoạt”, sự giàu có của bạn tuyệt đối không ai có thể xâm 
phạm, tuyệt đối không ai có thể đoạt lấy. Ngày nay người được 
giàu có thì ngày đêm thường lo lắng, lo được lo mất, sợ của cải bị 
mất hết. Nếu thật sự dùng thập thiện để tu bố thí thì sự giàu có 
của bạn sẽ mỗi ngày tăng thêm, tuyệt đối sẽ không tiêu tán. 

Không sát sanh tức là bản thân đã bố thí vô úy, quả báo của 
bố thí vô úy là khỏe mạnh sống lâu. Câu kế đó là “sống lâu không 
chết yểu”, “chết yểu” là chết trẻ, đoản mạng. “Không bị tất cả oán 
tặc làm tổn hại”, “oán” là oan gia, “tặc” là trộm cướp. Bạn có oan 
gia, oan gia có, có rất nhiều, vì sao có vậy? Vì quá khứ kết oán 
thù với họ. Quá khứ không phải là một đời một kiếp, mà là quá 
khứ vô lượng kiếp đến nay, thử nghĩ xem bạn đã kết oán thù với 
bao nhiêu người, đã kết oán thù với bao nhiêu chúng sanh? Oan 
oan tương báo, không bao giờ dứt.  Sự việc này Phật nói rất rõ 
ràng, bạn kết oán thù với người ta, đây là nhân, nhân muốn biến 
thành quả thì trong đó phải có duyên; nếu không có duyên, tuy 
có nhân ác nhưng quả ác sẽ không hiện tiền. Đời này gặp được 
Phật pháp, tín thọ phụng hành, chuyển tâm hạnh của mình thành 
thuần thiện, như vậy là đoạn mất duyên ác rồi, cho dù có rất nhiều 
oan gia trái chủ nhưng hiện nay mình không có duyên, nên dù gặp 
phải cũng không khởi hiện hành.  Cho nên nhà Phật nói, điểm 
then chốt để chuyển biến quả báo là duyên; chúng ta không có 
cách gì điều khiển được nhân, nhưng duyên thì chúng ta có thể 
điều khiển. Chúng ta tu tất cả duyên thiện, đoạn tất cả duyên ác 
thì sự tổn hại của oán tặc sẽ xa lìa, cho dù gặp phải một số tổn hại 



254 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nhỏ cũng không đến nỗi trở ngại việc lớn. Cho nên, cát hung họa 
phước là chuyển ở trong tâm chúng ta, việc này quan trọng. Nhất 
định không được sát sanh, không những không được sát sanh, mà 
dứt khoát không được làm những việc tổn hại đến người khác, 
nếu tất cả chúng sanh do ta mà khởi phiền não thì chúng ta sai rồi. 

Người tạo tác những nghiệp ác đều là ngu muội vô tri. Bạn 
hãy quan sát tỉ mỉ tư tưởng, kiến giải, hành vi của họ đều là tương 
ưng với thập ác, không tương ưng với thập thiện, họ không tương 
ưng với thập thiện. Tu hành thập thiện đến một trình độ tương 
đối thì như phần trước Phật đã nói là “chẳng để mảy may bất thiện 
xen tạp”, đó là trình độ cao, ở trong trình độ này  là trực tiếp tu 
pháp Bồ-tát. Cho nên, ở đây Phật đem pháp của Bồ-tát đặt ở đoạn 
kinh văn thứ nhất. Nếu còn có mảy may bất thiện xen tạp thì thiện 
của chúng ta không thuần rồi, Phật dạy người như vậy, nhà Nho 
cũng dạy người như vậy, nhưng nhà Nho nói không cặn kẽ như 
Phật nói.  Nhà Nho nói:  “Minh đức, thân dân, đạt đến chí thiện, 
biết mục tiêu thì sau đó có định.” “Biết mục tiêu”, biết được mục 
tiêu gì vậy? Là chí thiện, mục tiêu ở chí thiện. Từ chỗ này chúng 
ta có thể lĩnh hội được  nhà Nho là khuyên người lập chí,  Phật 
pháp khuyên người phát tâm.  Chúng ta phải phát tâm gì?  Tâm 
chí thiện. Tâm chí thiện đối với chính mình  là thâm tâm trong 
tâm Bồ-đề; tâm chí thiện đối nhân, xử thế, tiếp vật là tâm đại bi 
trong tâm Bồ-đề. Từ chí thiện có thể kiến tánh, tánh là tâm chân 
thành, trong Quán Kinh gọi là tâm chí thành. Nhà Nho khuyên 
người lập chí như vậy, lập chí làm thánh nhân. Phật dạy chúng ta 



255Pháp sư Tịnh Không

phát tâm, chính là dạy chúng ta phát tâm phải làm Phật, vậy mới 
đích thực là đạt đến chí thiện. 

Cho nên,  dứt khoát không được có mảy may tâm tổn hại 
người khác,  không được có ý niệm tổn hại tất cả chúng sanh. 
Phật Bồ-tát độ chúng sanh không nôn nóng nhất thời, vô lượng 
kiếp rồi lại vô lượng kiếp, luôn trồng thiện căn cho tất cả chúng 
sanh. Trong kinh nói rất hay, danh hiệu của chư Phật Bồ-tát “một 
phen lọt vào tai, vĩnh viễn thành hạt giống đạo”. Tất cả chúng sanh 
trong một đời có cơ hội nhìn thấy tượng Phật, nghe đến danh hiệu 
Phật thì đã trồng thiện căn rồi. Đời này không thể thành tựu thì 
đời sau, hoặc đời sau nữa, hoặc ở nhiều kiếp về sau, khi gặp duyên 
chín muồi thì chắc chắn được độ. Cho nên, chúng ta nhất định 
phải nhận thức rõ ràng, biết được tầm quan trọng của thập thiện 
nghiệp đạo, hết lòng nỗ lực tu học, thành tựu bản thân và cũng 
thành tựu người khác, ta và người cùng có lợi. Tốt rồi, hôm nay 
thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đoạn này.



LÌA VIỆC KHÔNG CHO MÀ LẤY, 
LẠI HÀNH BỐ THÍ

Tập 79 (số 19-014-0079)

Mời mở quyển kinh, kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, trang thứ 
mười hai, bắt đầu xem kinh văn hàng thứ tư: 

Lìa việc không cho mà lấy, lại hành bố thí thì thường được 
nhiều tiền của, không ai có thể xâm đoạt; thù thắng không gì 
bằng, đều có thể thâu thập đầy đủ pháp tạng của chư Phật. 

Trong lục độ  thì đây là điều thứ hai: trì giới ba-la-mật. 
“Không cho mà lấy”, đây là giới trộm; có thể lìa việc không cho 
mà lấy thì cũng chính là trì giới bố thí. Một điều này chính là trì 
giới bố thí, phần trước là không sát sanh bố thí, còn đây là trì giới 
bố thí. Bố thí nhất định được phước báo. “Tiền của” (tài bảo) nói 
ở đây là quả báo thông ba đời. Bố thí tài thì được giàu có, tiền 



257Pháp sư Tịnh Không

của cũng được xem là bảo; bố thí pháp được thông minh trí tuệ, 
thông minh trí tuệ là pháp bảo; bố thí vô úy được khỏe mạnh 
sống lâu, chúng ta nhất định biết được mọi người đều xem khỏe 
mạnh sống lâu là bảo vật hàng đầu, cho nên tài bảo là thông ba 
loại nhân quả. Người tuy thường hành bố thí nhưng nếu họ vẫn 
không lìa ác nghiệp; nghĩa là vẫn tạo mười ác nghiệp, nhưng họ 
cũng hoan hỷ bố thí thì họ có được phước báo hay không? Được 
phước báo. Nhưng phước báo của họ hưởng thụ ở đâu? Hưởng 
thụ ở ba đường ác, bởi chưa đoạn tham sân si. Nếu họ đọa trong 
cõi súc sanh, trong cõi súc sanh cũng có phước. 

Chúng ta hiện nay thấy rất nhiều người nuôi thú cưng, bạn 
thấy chúng có phước báo biết bao! Một gia đình nuôi một con 
thú cưng, đó là bảo bối của gia đình ấy, không ai không ưa thích 
nó, không ai không quan tâm nó, phước báo đó của nó là do đời 
trước tu bố thí. Nếu thú cưng này rất thông minh là do nó còn có 
bố thí pháp; hoặc nếu nó khỏe mạnh sống lâu thì do nó còn bố thí 
vô úy. Cho nên, bạn hãy quan sát kĩ thú cưng mà người ta nuôi thì 
bạn có thể biết được nhiều con thú cưng trong đời quá khứ đều 
tu ba loại bố thí, nhưng do chúng chưa lìa tham sân si nên phải 
nhận quả báo này. Nếu phước báo lớn thì chúng sẽ biến thành la-
sát, biến thành a-tu-la, đây là phước báo lớn; a-tu-la là đứng đầu 
trong cõi súc sanh, là quỷ vương trong cõi ngạ quỷ, sẽ được phước 
báo như vậy.  Thế nhưng chúng ta biết rằng  loại phước báo này 
sau khi hưởng hết rồi thì ác nghiệp của họ hiện tiền, lúc đó mới 
thật sự là khổ báo. Do đây có thể biết, nếu không tu thập thiện 



258 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nghiệp thì tất cả phước tu được đều không chân thật; chỉ có tu 
thập thiện, nương theo thập thiện, lại tu bố thí, trì giới, lục độ vạn 
hạnh nữa thì phước báo này mới là chân thật, mức thấp nhất cũng 
là hưởng phước báo trời người. 

Thế nhưng quý vị phải biết, phước báo trời người vẫn không 
phải cứu cánh. Chúng ta xem trước đây, trước đây thì có, hiện nay 
không còn người có phước báo lớn như vậy. Các vị vua thời tiền 
Thanh như Khang Hy, Càn Long, phước báo của họ là do đời đời 
kiếp kiếp đã tu, không biết họ đã tu tích trong bao nhiêu đời mới 
trở thành đế vương của nhân gian. Phước báo là do tu mà có, chắc 
chắn là họ thảy đều tu ba loại phước báo,  cho nên họ giàu có, 
thông minh trí tuệ, khỏe mạnh sống lâu. Khang Hy đã làm hoàng 
đế 61 năm, Càn Long đã làm hoàng đế 60 năm và làm thái thượng 
hoàng 4 năm. Nếu họ không tu ba loại phước báo này thì phước từ 
đâu mà ra? Dĩ nhiên hai vị hoàng đế này đều là vị vua anh minh, đế 
vương anh minh, thật sự vì quốc gia dân tộc, vì nhân dân mà làm 
ra không ít việc tốt. Họ có lỗi lầm hay không? Vẫn có, đó là vụ xử 
tội dùng ngôn từ phạm húy, là chuyện nhỏ nhặt chẳng đáng kể mà 
giết biết bao nhiêu người có học, đây là tạo nghiệp. Khi hưởng 
hết phước báo rồi, họ còn dư phước, lại hưởng dư phước đáng kể 
rồi thì tội báo liền hiện tiền. 

Cho nên, quả báo ở trong lục đạo đều chẳng phải cứu cánh, 
người thông minh nhất định phải thoát khỏi lục đạo. Dẫu rằng 
chúng ta phát nguyện muốn đến lục đạo cứu độ chúng sanh khổ 
nạn, nhưng nhất định phải là thừa nguyện tái lai. Vì sao vậy? Vì 



259Pháp sư Tịnh Không

người thừa nguyện tái lai thì họ là thân nguyện lực, không phải 
là thân nghiệp báo; người thừa nguyện tái lai  chắc chắn không 
tạo nghiệp. Chúng ta có thể từ chỗ này mà quan sát, họ là người 
tích lũy tu phước tu tuệ mà đến,  hay là người đích thực thừa 
nguyện mà đến. Nếu như vẫn còn ác niệm, vẫn còn yêu ghét thì 
họ không phải thừa nguyện tái lai; người thừa nguyện tái lai thì 
tình đã chuyển thành trí tuệ rồi, cho nên chắc chắn không có cảm 
tình khởi tác dụng.  Họ đối nhân xử thế tiếp vật là trí tuệ chân 
thật, nhất định không dùng tình cảm; nếu còn có tình thì đây là 
thân nghiệp báo, theo nghiệp mà lưu chuyển. Tông Pháp Tướng 
trong nhà Phật nói là chuyển thức thành trí, “thức” chính là tình 
thức.  Cho nên nói chuyển tám thức thành bốn trí,  bốn trí Bồ-
đề, đây là người thừa nguyện tái lai; người không thể đem tâm, 
tâm sở chuyển biến thành bốn trí Bồ-đề thì người này là phàm 
phu sáu cõi. Phàm phu sáu cõi dù phước báo lớn đến đâu, làm đến 
Ma-hê-thủ-la thiên vương,  nhưng khi hưởng hết phước rồi  vẫn 
phải đọa lạc xuống;  hay nói cách khác,  chắc chắn không thoát 
khỏi luân hồi. 

Cho nên, chúng ta hãy lắng lòng quan sát, Đại Phạm thiên 
vương, Ma-hê-thủ-la thiên vương  không sánh bằng Tu-đà-
hoàn. Tuy Tu-đà-hoàn tới lui nhân gian và cõi trời bảy lần, nhưng 
chắc chắn thoát khỏi lục đạo luân hồi.  Chư thiên, thiên vương 
không có cách gì thoát khỏi luân hồi. Chúng ta tu hành, tu ở 
chỗ nào vậy? Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, làm thế nào 
chuyển tình thức thành Bồ-đề,  trong bốn trí Bồ-đề thì chuyển 



260 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

a-lại-da thức thành đại viên cảnh trí. Đại viên cảnh trí có nghĩa là 
gì? Chính là chúng tôi hiện nay đem lời giáo huấn của Phật tổng 
kết thành mười câu là “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 
giác, từ bi;  nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, niệm 
Phật”;  tâm bao thái hư, lượng chu sa giới,  đây là đại viên cảnh 
trí.  Tâm chân thành bao trùm hư không, trọn khắp pháp giới, 
tâm thanh tịnh bao trùm hư không, trọn khắp pháp giới, thậm 
chí cả tự tại cũng bao trùm hư không, trọn khắp pháp giới, tùy 
duyên cũng là bao trùm hư không, trọn khắp pháp giới, đây là đại 
viên cảnh trí. Chuyển mạt-na thành bình đẳng tánh trí, chuyển ý 
thức thứ sáu thành diệu quan sát trí, chuyển năm thức trước thành 
thành sở tác trí, sức chứa của “trí” đều là bao trùm hư không, trọn 
khắp pháp giới. 

Chúng ta từ chỗ nào mà chuyển đổi?  Từ trong đời sống 
thường ngày, trong đối nhân xử thế tiếp vật, làm một sự chuyển 
đổi lớn, dứt khoát không khởi tự tư tự lợi; thuận cảnh nhất định 
không khởi tham ái,  nghịch cảnh nhất định không khởi sân 
giận, chúng ta bèn “đạt đến chí thiện”. Tiếp xúc với tất cả chúng 
sanh, khởi tâm động niệm không có gì là không thiện, nhất định 
tương ưng với thập thiện nghiệp, quả báo là xứng tánh. Cho nên 
“thường được nhiều tiền của, không ai có thể xâm đoạt”. Tiền của 
xứng tánh thì có người nào có thể xâm phạm được, người nào có 
thể đoạt lấy được? Nếu người ta đến xin thì đều cho họ, của ở đây 
hết rồi thì ở kia liền đến, vĩnh viễn không bị mất đi, cho nên nói 
càng thí càng nhiều. 



261Pháp sư Tịnh Không

Chúng ta thấy thế gian hiện nay, chúng sanh sống khổ đến 
như vậy, trình độ văn hóa ngày một sa sút. Đời sống vật chất gian 
khổ là do không biết bố thí tài; trình độ văn hóa sa sút là do không 
biết bố thí pháp. Chúng ta mỗi lần xem thấy một cuốn sách, lật 
đến trang cuối là “sở hữu bản quyền, sao chép truy cứu”, không 
chịu bố thí pháp thì làm sao có thể tăng trưởng thông minh trí tuệ 
cho được? Niệm niệm luôn tính toán với người khác, ham muốn 
lợi nhỏ, quả báo khỏe mạnh sống lâu sẽ không đạt được, sẽ không 
có. Chúng ta quan sát tỉ mỉ xã hội này, mọi người đều đang tạo 
nghiệp, không biết tu phước, cho rằng tạo nghiệp là chính mình 
thông minh, bản thân tài giỏi hơn người khác, cho rằng tạo tác 
những ác nghiệp  nên có được phước báo này.  Họ không hiểu 
được rằng phước báo đó là trong mạng họ có, phước báo trong 
mạng họ có thật ra lớn hơn rất nhiều, rất nhiều so với phước mà 
họ hiện nay đạt được và hưởng thụ! Bởi vì họ tạo tội nghiệp nên 
đã bị tổn giảm, bị giảm bớt mà họ vẫn còn hưởng phước lớn như 
vậy thì bạn thử nghĩ xem, nếu không bị giảm bớt thì phước báo 
của họ còn lớn đến cỡ nào! 

Trước đây, trên thế gian có nhiều bậc thánh hiền, cho nên có 
môi trường tu học tốt, trong nhà có người già làm tấm gương cho 
bạn thấy, trong xã hội có rất nhiều học giả làm tấm gương cho bạn 
thấy. Sách xưa của Trung Quốc, không cần nói nhiều, cuối năm 
triều Thanh trở về trước, có tác phẩm văn học nào ở sau có dòng 
chữ “sở hữu bản quyền, sao chép truy cứu” hay không?  Không 
có.  Cái mà các bạn nhìn thấy đều là “hoan nghênh lưu thông, 



262 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

công đức vô lượng”, đều là khuyên bạn lưu thông, không hề ngăn 
cấm.  “Sở hữu bản quyền, sao chép truy cứu” là đến đầu năm 
Dân Quốc mới có, người ở thời đại Dân Quốc này khổ, đáng 
thương, không biết tu phước. Những trưởng giả đại phú, quý tộc 
quyền thế trong xã hội từ thời Dân Quốc về sau mà chúng ta nhìn 
thấy đều đã tu phước ở các thời đại đế vương trước đây, hiện nay 
họ đến hưởng thụ. Chúng ta đời này thật sự là may mắn gặp được 
Phật pháp, nên mới có thể nhìn ra được, nhân duyên quả báo của 
thế gian này, chúng ta nhìn thấy rất rõ ràng, rất sáng tỏ, cho nên 
chúng ta tự mình biết cần phải làm như thế nào. 

Câu này là lìa trộm cắp thì được phước báo “thù thắng không 
gì bằng, đều có thể thâu thập đầy đủ”. Hai câu này ý nói, cái mà bạn 
đạt được là phước đức tối thắng không gì bằng. Không chỉ như 
vậy, phía sau hai câu này là “đều có thể thâu thập đầy đủ pháp tạng 
của chư Phật”, phước và tuệ, hai loại phước báo này bạn đều đạt 
được, quả báo này thật sự là thù thắng không gì bằng. Trí tuệ là 
từ bố thí pháp mà có được. Người thật sự có tâm bố thí thì trước 
tác của họ nhất định không được có dòng chữ “sở hữu bản quyền, 
sao chép truy cứu” này, làm như vậy thì phước mà họ đạt được vô 
cùng có hạn. Hiện nay, trong cửa Phật có một số đại đức cũng lơ là 
không chú ý, đã sơ suất sự việc này, trước tác của mình cũng in lên 
dòng chữ “sở hữu bản quyền, sao chép truy cứu”, đoạn mất pháp 
duyên của mình rồi, đã đi ngược lại thệ nguyện của mình. Mỗi 
ngày vẫn tụng thệ nguyện trên cửa miệng là “chúng sanh vô biên 
thệ nguyện độ”,  còn trên trước tác thì ghi “sở hữu bản quyền, 



263Pháp sư Tịnh Không

sao chép truy cứu”, vậy bạn độ chúng sanh kiểu gì đây? Bạn đã 
đi ngược lại thệ nguyện của mình rồi, bạn độ chúng sanh là có 
điều kiện. “Bạn hãy mang tiền đến mua sách của tôi”, vậy sẽ biến 
thành gì? Biến thành hàng hóa làm ăn mua bán rồi, làm gì có pháp 
duyên? Tâm thái của bạn như vậy thì niệm Phật không thể vãng 
sanh, thế giới Tây Phương Cực Lạc không có người lòng dạ hẹp 
hòi như vậy. 

Bản thân chúng ta học Phật có một chút tâm đắc viết ra cúng 
dường đại chúng, tiếc là không thể in nhiều một chút để tặng cho 
người khác. Bản thân ta không có khả năng in thì người khác in 
chẳng phải càng tốt hơn sao? Ta càng bớt việc. Bạn không cho 
người khác in, nhất định muốn tự mình in để bán kiếm tiền thì 
còn ra thể thống gì! Tâm thái như vậy thì niệm Phật không thể 
vãng sanh, một người từ thiện ở thế gian còn không làm như vậy. 
Người Trung Quốc chúng ta vào thời xưa dạy học, đều tìm đủ mọi 
cách để lưu thông những điều tốt đẹp. Bình thường chúng ta rất 
dễ nhìn thấy những vị thầy thuốc, họ có một số phương pháp cấp 
cứu thông thường đều in thành cuốn sách nhỏ, cuốn sách nhỏ này 
cũng là “hoan nghênh in ấn, công đức vô lượng”, từ trước đến giờ 
không hề nhìn thấy ở phần sau những cuốn thiện thư này ghi hạn 
chế người khác sao chép, chưa từng nhìn thấy. Người Trung Quốc 
trước đây không có loại tư tưởng này, loại tư tưởng này là từ nước 
ngoài truyền vào. 

Từ xưa đến nay, người nước ngoài tiếp nhận nền giáo dục là 
giáo dục chủ nghĩa công lợi, họ phải bảo vệ bản thân, sợ người 



264 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

khác xâm phạm quyền lợi của mình, cho nên trong pháp luật đã 
lập ra rất nhiều điều. Người Trung Quốc từ xưa đến nay tiếp nhận 
giáo dục thánh hiền, giáo dục thánh hiền là hy vọng tất cả chúng 
sanh ai ai cũng có thể làm thánh, làm hiền. Giáo dục Phật pháp là 
hy vọng tất cả chúng sanh sớm thành Phật đạo, làm sao có thể có 
hạn chế được? Đây là mức thấp nhất mà chúng ta phải giác ngộ. 
Năm xưa tôi ở đây, pháp sư Diễn Bồi hỏi tôi: “Làm thế nào để có 
được pháp duyên thù thắng?” Tôi nói với ông: “Bố thí. Bố thí vô 
điều kiện, bố thí vô tư thì pháp duyên của mình tự nhiên sẽ thù 
thắng. Bản thân chỉ cần hết lòng thực hiện lời giáo huấn của đức 
Phật, y giáo phụng hành thì pháp duyên tự nhiên thù thắng.” 

Tôi giảng kinh hoằng pháp 41 năm, trước giờ không hề lôi 
kéo một tín đồ nào đến nghe, không hề có. Tôi trước giờ cũng 
không đi rải quảng cáo, đây là thầy Lý dạy tôi, thầy nói rất có đạo 
lý, tôi hiểu. Thầy nói: “Bạn đi giảng kinh ở bên ngoài, bạn rải rất 
nhiều quảng cáo, cảm được rất nhiều thính chúng đến. Ngày đầu 
tiên rất tốt, mọi người đều mắc lừa, bị bạn lừa mà đến; sau khi 
nghe qua, họ thấy bạn giảng chẳng ra sao thì ngày mai số người sẽ 
giảm bớt một nửa, ngày kia lại giảm tiếp, chẳng phải bạn sẽ nản 
lòng sao? Bản thân bạn không còn lòng tin nữa.” Lời thầy nói rất 
có đạo lý, cho nên không rải quảng cáo. Ngày đầu tiên mình giảng 
kinh có ba người nghe, ngày thứ hai giảng kinh có bốn người nghe, 
ngày thứ ba giảng kinh có năm người nghe, thính chúng của bạn 
mỗi ngày đang tăng lên, tăng lên sẽ khiến tinh thần của chúng ta 
phấn chấn hơn, đây là thầy Lý dạy tôi. Cho nên, nhất định không 



265Pháp sư Tịnh Không

được làm quảng cáo, làm quảng cáo thì nhiều nhất là bạn giảng 
được một lần, bạn không thể giảng lần thứ hai, giảng lần thứ hai, 
lần thứ ba thì thính chúng của bạn sẽ dần dần giảm xuống; trừ 
khi bạn thật sự giảng hay, người thật sự giảng hay cũng không làm 
theo cách này. 

Phật giáo không giống với những tôn giáo khác, Phật giáo là 
sư đạo, sư đạo là “chỉ nghe học trò đến học, chưa từng nghe thầy 
giáo đến dạy”, tuyệt đối không lôi kéo thính chúng, thính chúng 
là tự họ ngưỡng mộ mà đến. Họ có tâm chân thành, điều này như 
Ấn tổ nói: “Một phần cung kính được một phần lợi ích”, họ thật sự 
đạt được lợi ích. Người bị lôi kéo đến, vì cảm tình hoặc bất đắc dĩ 
miễn cưỡng mà đến, họ sẽ không có tâm cung kính, nên họ không 
được lợi ích. Đây thật sự là người từng trải thì mới hiểu được, mới 
đem đạo lý này truyền cho chúng ta. Đến khắp nơi mời chào tín 
đồ, đây đều là tư tưởng của người nước ngoài, không phải lời dạy 
của cổ thánh tiên hiền Trung Quốc chúng ta. Tốt rồi, hôm nay 
thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



LÌA TÀ HẠNH MÀ HÀNH BỐ THÍ

Tập 80 (số 19-014-0080)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười hai, hàng thứ tư từ dưới lên: 

Lìa tà hạnh mà hành bố thí thì thường được nhiều tiền 
của, không ai có thể xâm đoạt; gia đình chánh trực, hòa thuận; 
mẹ và vợ con sẽ không có người dùng lòng dục để đối đãi. 

Trong bộ kinh này Phật dạy chúng ta,  khai thị cho chúng 
ta thực hành thập thiện nghiệp vào trong sáu ba-la-mật của Bồ-tát 
hạnh. Trong sáu ba-la-mật thì bố thí được nói rộng, nói rất cặn 
kẽ, còn năm loại phía sau thì nói sơ lược. Chúng ta đã hiểu được 
nghĩa rộng rồi, khi Phật nói sơ qua thì chúng ta cũng có thể thông 
đạt hiểu rõ, đối chiếu với nghĩa rộng của đoạn phía trước, đây gọi 
là nêu một suy ba. Hy vọng chúng ta có thể thực hành hạnh thiện 



267Pháp sư Tịnh Không

này vào trong đời sống, vào trong công việc, trong đối nhân xử 
thế tiếp vật. 

Đoạn này nói về không tà dâm.  Phần trước đã nói không 
sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm được thực hiện trên bố 
thí, bố thí thì nhất định được giàu có,  cho nên trong mỗi một 
câu đều có đoạn “thường được nhiều tiền của, không ai có thể 
xâm đoạt”. Đây là sự thật, người thế gian gọi là chân lý, tu nhân 
chắc chắn có quả báo, bạn muốn rời khỏi quả báo cũng không rời 
được, quả báo nhất định sẽ đi theo bạn. Hiểu được đạo lý này, hiểu 
rõ chân tướng sự thật thì chúng ta muốn cầu giàu có không phải 
là không cầu được. “Trong cửa nhà Phật, có cầu tất ứng”, cầu có 
đạo lý của cầu, nhất định phải dùng thập thiện nghiệp mà tu bố 
thí ba-la-mật, tu ba loại bố thí. 

Đây là lìa tà dâm, tức là không tà dâm mà hành bố thí. Hai 
câu phía trước là tổng thuyết, “thường được nhiều tiền của, không 
ai có thể xâm đoạt” là lời nói chung. Phía sau có quả báo riêng biệt 
là “gia đình chánh trực, hòa thuận”, gia đình của bạn mỹ mãn, ai 
nấy đều chánh trực, hòa thuận. Thuận là hòa thuận, gia hòa vạn 
sự hưng, muốn gia đình mỹ mãn là phải tu thiện hạnh thì mới có 
thể cảm được; nếu hành vi của bạn bất thiện, dù bạn có thể được 
giàu có nhưng trong nhà của bạn vẫn không được mỹ mãn. “Mẹ và 
vợ con”, đây là nói những người nữ trong gia đình bạn, khi người 
bên ngoài tiếp xúc với họ  đều là dùng tâm tôn kính, tâm kính 
ái,  tuyệt đối không có ý niệm dâm dục mà cư xử với họ. Từ đó 
cho thấy, nhân như thế nào thì sẽ cảm quả báo như thế ấy, nghiệp 



268 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nhân quả báo tơ hào không sai. Nếu chúng ta muốn gia đình hòa 
thuận thì nhất định phải đoạn ác tu thiện mới có thể đạt được. 

Xã hội ngày nay, vấn đề nghiêm trọng nhất  chính là luân 
lý đạo đức của gia đình đã bị hủy hoại rồi. Người nào hủy hoại 
vậy? Chúng ta sau khi đọc kinh Phật mới hiểu được, không phải 
người khác hủy hoại,  là chính mình tạo tác những ác hạnh mà 
hủy hoại. Bản thân chúng ta có tâm tham lam bủn xỉn, cho nên 
của cải của ta mới có người mưu toan, xâm phạm, đoạt lấy của 
mình, là do bản thân chúng ta chưa buông xuống tâm tham lam 
keo kiệt. Sát sanh, người có tâm sát hại chúng sanh mới bị loại quả 
báo này. Chúng ta thường có tâm muốn chiếm phần lợi của người 
khác, đây là tâm trộm, cho nên thứ mà chúng ta đạt được cũng 
thường hay bị người khác dòm ngó. Chúng ta đối với nữ sắc có 
tâm dâm dục, thì nữ thân quyến trong nhà cũng sẽ gặp rất nhiều 
điều thị phi. Nhà của bạn sao có thể bình an? sao có thể có hòa 
thuận cho được? 

Cho nên xem kỹ kinh Phật thì biết được, ngày nay vấn đề 
gia đình, vấn đề xã hội, vấn đề con cái, thanh thiếu niên, vì sao 
lại nghiêm trọng đến như vậy? Quay đầu lại nghĩ xem, bản thân 
chúng ta không tu thập thiện nghiệp, mọi người trong xã hội cũng 
lơ là điều này. Chúng ta tuy mỗi ngày niệm A-di-đà Phật nhưng 
vẫn không tránh khỏi tai nạn.  Không phải A-di-đà Phật không 
linh, A-di-đà Phật dạy chúng ta bắt đầu làm từ hiếu thân tôn sư, từ 
tâm không giết, tu thập thiện nghiệp, chúng ta đã làm chưa? Đây 
là nghiệp nhân quả báo, Phật Bồ-tát không thể chuyển được, nhất 



269Pháp sư Tịnh Không

định phải biết rằng đây là tự làm tự chịu. Phật Bồ-tát đối với chúng 
ta chỉ là dạy học, dạy bảo,  là làm tăng thượng duyên cho chúng 
ta. Bản thân chúng ta nghe lời dạy của Phật Bồ-tát, nếu tin được, 
hiểu được, hành được thì bạn sẽ được quả báo. Được quả báo tức 
là chứng, bạn đã chứng được rồi. 

Mong các đồng tu chúng ta,  trước đây tư tưởng hành vi 
của chúng ta bất chánh,  đó đã là quá khứ,  không cần nhắc lại 
nữa, chúng ta cần phải sám hối. Sám hối như thế nào? Trước đây, 
đối với vấn đề này tôi đã từng thỉnh giáo đại sư Chương Gia: “Có 
phải là phải lạy mấy bộ kinh sám hối, cầu xin Phật Bồ-tát tha thứ 
hay không?” Đại sư Chương Gia lắc đầu nói: “Không phải như 
vậy!” Tôi hỏi thầy cách sám hối như thế nào?  Thật sự sám hối 
là sửa xưa tu nay,  sửa lỗi làm mới,  biết sai rồi,  đem sai lầm sửa 
đổi lại, bắt đầu từ hôm nay ta không phạm lỗi lầm này nữa, đây 
mới là chân sám hối. Cho nên thiện tri thức chân chánh, các ngài 
rõ lý, trọng thực chất chứ không trọng hình thức. Hình thức có 
tác dụng gì vậy? Đại sư cũng nói với tôi rất rõ ràng, hình thức thì 
giống như diễn kịch vậy, làm cho người khác thấy. Hy vọng mọi 
người trong xã hội nhìn thấy hình thức này rồi thì có thể sanh tâm 
sám hối, là ý nghĩa này. Chúng ta mới hiểu ra, mọi nghi thức của 
nhà Phật đều là diễn kịch. Đó là gì? Là tiếp dẫn chúng sanh,  là 
thuộc về tứ nhiếp pháp. 

Bản thân chúng ta tu hành không ở hình thức, mà trong nội 
tâm phải thật sự giác ngộ. Nội tâm không giác ngộ, không quay 
đầu thì hình thức dù làm đẹp đến đâu cũng không có ích gì, không 



270 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

giúp được gì, không chuyển nổi nghiệp báo. Cho nên, từ trong 
nội tâm chúng ta phải phát nguyện làm một người tốt. Người tốt 
là người thế nào? Người đầy đủ thập thiện nghiệp là người tốt, là 
người thiện. Nếu trong tâm niệm niệm vẫn là thập ác, đối xử với 
tất cả chúng sanh vẫn còn có ý oán hận, vẫn còn ý niệm tổn hại thì 
bạn bất thiện rồi; còn muốn chiếm phần lợi của người khác, đây 
là tâm trộm, bạn bất thiện rồi; còn khởi lên ý niệm dâm dục  là 
bạn bất thiện rồi. Nếu bạn muốn được quả báo tốt, đến đâu thì 
có được vậy? Không những là sáu cõi, mà mười pháp giới cũng 
không ngoại lệ, nghiệp nhân quả báo đều là tự mình tạo tác, tự 
mình phải nhận lấy; bạn tạo nghiệp thiện thì nhất định được quả 
thiện, trong kinh gọi là quả báo tốt, bạn chắc chắn đạt được. Bạn 
tạo tác bất thiện, tuy trong kinh không có nói quả báo, nhưng phía 
sau trong phần “Tiết Yếu” của đại sư Ngẫu Ích có nói thêm về quả 
báo của thập ác. Ngược lại của thập thiện chính là thập ác, bản 
thân chúng ta có thể tưởng tượng ra được, thế nhưng đại sư Ngẫu 
Ích vẫn rất từ bi, ngài nhắc nhở chúng ta một cách rõ ràng.  



LÌA NÓI DỐI MÀ HÀNH BỐ THÍ

Lìa nói dối mà hành bố thí thì thường được nhiều tiền 
của, không ai có thể xâm đoạt. 

Đây là tổng thuyết. “Lìa nói dối” chính là không vọng ngữ, 
dùng tâm chân thành xử sự, đối người, tiếp vật. Thật ra mà nói, hai 
chữ này xưa nay trong và ngoài nước chân thật là không phân 
quốc gia,  không phân chủng tộc,  không phân tôn giáo đều tán 
thán, đều hoan hỷ. Quả báo riêng biệt của nó là bốn câu sau đây: 

Rời xa mọi hủy báng, nhiếp trì chánh pháp; được như thệ 
nguyện, việc làm ắt thành. 

Nói dối, nói ly gián là đại giới trong Phật pháp. Trước đây tôi 
theo thầy Lý nhiều năm, thầy Lý thường hay nhắc nhở chúng tôi 
phải thận trọng, xưa nay biết bao người tu hành, tu tích công đức 
nhưng không thể thành tựu, vì sao vậy? Vì từ trong nói dối, nói ly 
gián mà rò rỉ mất rồi. Phiền não, trong kinh Phật còn gọi là “hữu 



272 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

lậu”, khiến pháp tài công đức của bạn rò rỉ đi hết, công đức mà bạn 
tu không còn nữa, chảy hết rồi; lỗ rò rất nhiều, lỗ rò của nói dối, nói 
ly gián là lớn nhất. Nói ly gián là gây chia rẽ thị phi, bạn thường hay 
dùng tâm không chân thành đối xử với người thì lời bạn nói không 
có ai tin, bạn nhất định sẽ bị người khác bàn luận, hủy báng. Bạn 
có thể chân thành, không nói dối mà hành bố thí thì quả báo mà 
bạn được là “rời xa mọi hủy báng”, không có ai có thể hủy báng bạn. 

Trong cửa Phật chúng ta gần 100 năm nay, người được quảng 
đại quần chúng tán thán mà không hủy báng, có lẽ chỉ có một 
vị, đó là pháp sư Ấn Quang. Chúng ta không hề nghe người khác 
hủy báng về ngài, những đại đức khác đều không thể tránh khỏi 
việc này. Đời này dù tu tốt đến đâu nhưng trong đời quá khứ đã 
tạo nghiệp. Do đó càng bị quả báo này thì bản thân chúng ta càng 
phải cảnh giác.  Khi bị hủy báng  là ác nghiệp trước đây đã báo 
hết rồi, người khác hủy báng ta, chúng ta nhất định không được 
hủy báng người, nợ của chúng ta đến đây là hết rồi. Người khác sỉ 
nhục ta, chúng ta dứt khoát không được khởi ý niệm trả thù, dù 
bị sỉ nhục hay hãm hại đều là tốt cả, nghịch cảnh đến đều vui vẻ 
nhận, biết đây là trong quá khứ, hoặc là trước khi học Phật, hoặc 
là sau khi học Phật rồi vẫn không rõ đạo lý  nên đã tạo tác rất 
nhiều nghiệp ác, phải nhận lấy quả báo. Làm gì có đạo lý tạo ác 
nghiệp mà không bị ác báo? Nếu bạn tạo ác nghiệp mà không bị 
ác báo thì bạn tu thiện cũng không có thiện quả, nghiệp nhân quả 
báo tơ hào không sai. Cho nên không được nói dối, thật thà mà tu 
thiện, tu bố thí thì bạn có thể “rời xa mọi hủy báng”. 



273Pháp sư Tịnh Không

“Nhiếp trì chánh pháp”, lời nói thành tín thì bạn mới có thể 
tin nhận [chánh pháp], tin nhận này là đối với chính mình, trì là 
gìn giữ. Lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, bạn tin được, hiểu 
được và hành được, thì đây chính là nhiếp trì. Chánh pháp, nghĩa 
hẹp là lời giáo huấn của Phật Bồ-tát, nghĩa hẹp nhất chính là lời 
dạy của Phật trong kinh này, đây là chánh pháp; nói theo nghĩa 
rộng thì lời giáo huấn của tất cả thánh hiền thế xuất thế gian nhất 
định đều tương ưng với pháp ấn của Phật. Pháp ấn của Phật là 
gì? “Chớ làm việc ác, vâng làm việc thiện, tự thanh tịnh tâm”, mười 
hai chữ này là pháp ấn của chư Phật Như Lai, có thể thông với tất 
cả thánh hiền thế xuất thế gian. 

Có một năm ở giảng tọa đại học chuyên khoa tại Đài Bắc, tôi 
đã mở một môn học là “Liễu Phàm Tứ Huấn”, cũng rất được các 
bạn học hoan nghênh. Có một vị pháp sư, đương nhiên vị này là 
đại biểu cho một số pháp sư, đối với tôi rất không hài lòng. Một 
hôm, tôi gặp một pháp sư tuổi tác lớn hơn tôi, xuất gia cũng lâu 
hơn tôi,  tôi xem thầy ấy như trưởng bối.  Thầy gọi tôi đến bên 
cạnh, đã khiển trách tôi một trận, thầy nói: 

- Thầy mở môn học ở giảng tọa đại học chuyên khoa, thầy giảng 
Phật pháp là tốt rồi, tại sao thầy lại giảng những thứ của ngoại đạo? 

Tôi nghe xong thì thấy rất kỳ lạ, tôi nói: 
- Tôi không có giảng những thứ của ngoại đạo, tôi giảng Phật 

pháp mà. 
Thầy nói: 
- Liễu Phàm Tứ Huấn không phải kinh Phật. 



274 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Tôi nói: 
- Hóa ra thầy nói đến là việc này. 
Tôi nói: 
- Tuy không phải kinh Phật nhưng nó có pháp ấn của Phật 

ấn định. 
Thầy nghiêm sắc mặt lại, rất tức giận: 
- Pháp ấn gì chứ? 
Tôi nói: 
- Chớ làm việc ác, vâng làm việc thiện, tự thanh tịnh tâm, là 

chư Phật dạy. 
Tôi hỏi: 
- Liễu Phàm Tứ Huấn có phù hợp với pháp ấn này hay không? 
Tôi vừa nói ra thì thầy liền đỏ mặt, quay đầu bỏ đi. Vì vậy, 

nếu bạn hiểu được đạo lý này thì tâm lượng của chúng ta bèn rộng 
mở. Không những có thể bao dung Liễu Phàm Tứ Huấn, mà kinh 
điển của tất cả mọi tôn giáo, những điều nói bên trong đều là dạy 
người: “Chớ làm việc ác, vâng làm việc thiện, tự thanh tịnh tâm”, 
đâu có tôn giáo nào không phải là Phật giáo? Đâu có kinh điển nào 
không phải là kinh Phật? Vậy là đúng rồi. Nếu không thì Thích-ca 
Mâu-ni Phật vì sao phải truyền bốn câu nói này?  Lòng dạ nhỏ 
hẹp,  thường muốn đối lập, đối địch với người khác  thì tạo vô 
lượng vô biên tội nghiệp. 

Ngày nay vì sao thế giới loạn như vậy?  Lòng người vì sao 
bất an như vậy? Chính là bởi vì đối lập, không thể bao dung. Mỗi 
ngày hô hào hòa bình nhưng ý nghĩa của hai chữ “hòa bình” là 



275Pháp sư Tịnh Không

gì thì không hiểu. Tôi đi tra từ điển thử, xem cách giải thích hai 
chữ “hòa bình” như thế nào.  Sau khi tôi xem xong,  không hài 
lòng với cách giải thích của nó, cho nên tôi đưa ra cách giải thích 
của tôi,  dùng tám chữ là “chung sống hòa thuận, đối xử bình 
đẳng”. Nếu như tâm chúng ta không bình đẳng thì đừng nghĩ đến 
hòa thuận, hòa thuận chắc chắn không thể thực hiện được. Trong 
Phật pháp,  trong kinh Phật đã nói với chúng ta quá nhiều, quá 
nhiều rồi, tâm của Phật là tâm gì? Tâm bình đẳng. Tâm bình đẳng 
là Phật, tâm lục độ là Bồ-tát, tâm tứ đế là Thanh văn, tâm nhân 
duyên là Duyên giác, trong kinh Phật nói rất nhiều,  rất rõ ràng 
rồi. Hai chữ “bình đẳng” rất quan trọng! 

Chúng ta đối với tất cả chúng sanh không có tâm cao thấp, lòng 
người được bình đẳng rồi thì nhìn tất cả người, tất cả việc, tất cả 
vật đều có thể dùng tâm bình đẳng. Tâm bình đẳng là gì? Rời khỏi 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là bình đẳng. Có vọng tưởng, 
phân biệt, chấp trước thì làm gì có bình đẳng được? Bình đẳng thì 
mới có thể chung sống hòa thuận. Có vị thánh hiền nào mà không 
dạy người chung sống hòa thuận đâu?  Cho nên, chúng ta nhất 
định phải hiểu đạo lý này, “nhiếp trì chánh pháp”. 

“Được như thệ nguyện, việc làm ắt thành”, sự mong cầu của 
mỗi người không như nhau, có người cầu làm Phật, có người cầu 
phú quý trời người. Có cầu tất ứng, không có chuyện cầu không 
được. Chỉ cần bạn hết lòng dùng tâm chân thành tu thập thiện 
nghiệp đạo thì nguyện vọng của bạn ắt có kết quả. Tốt rồi, hôm 
nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



LÌA NÓI LY GIÁN 
MÀ HÀNH BỐ THÍ

Tập 81 (số 19-014-0081)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười ba, hàng thứ nhất: 

Lìa nói ly gián mà hành bố thí thì thường được nhiều tiền 
của, không ai có thể xâm đoạt; quyến thuộc hòa thuận, cùng 
nhất chí vui vẻ, thường không trái nghịch, tranh chấp. 

Đây là không nói ly gián, lìa nói ly gián có được quả báo thù 
thắng. Chúng ta thấy công đức chân thật của thập thiện nghiệp 
đạo, điều này đặc biệt quan trọng. Chúng ta biết nền tảng của pháp 
thế xuất thế gian đều ở gia đình, gia đình bất hòa thì chẳng những 
đạo nghiệp xuất thế gian của bạn không thể thành tựu,  mà sự 
nghiệp trong gia đình của bạn cũng không thể thành tựu. Cho dù 



277Pháp sư Tịnh Không

có thành tựu thì cũng giống như hoa ưu-đàm thoáng hiện7; nhìn 
thấy dường như huy hoàng nhất thời, đây là thiện nghiệp của bạn 
trong đời quá khứ tu tích được, nếu gia đình bất hòa thì quả báo 
này sẽ nhanh chóng bị tiêu mất. Gia đình vì sao bất hòa vậy? Do 
nói ly gián tạo nên, điều này chúng ta không thể không chú ý. “Xúi 
giục, ly gián”, trong bốn loại lỗi của miệng thì lấy đây làm trọng. 

Trong pháp xuất thế, đặc biệt là phá hoại đạo tràng, xúi giục 
ly gián phá hoại đạo tràng,  tội nghiệp này chắc chắn là đọa địa 
ngục A-tỳ, không cách gì cứu nổi. Phật ở trong kinh luận Đại, Tiểu 
thừa đều nói đến, đây chính là phá hòa hợp tăng, phá hòa hợp tăng 
là tội nghiệp cực nặng, không có tội nào nặng hơn tội này. Trong 
giới kinh nói,  trộm vật của tăng-già, tức là trộm cắp tài vật của 
thường trụ thì không thể sám hối. Phật nói, bản thân bạn tạo tội 
ngũ nghịch thập ác thì Phật đều có thể cứu; trộm vật của tăng-già, 
trộm cắp tài vật của thường trụ thì chư Phật mười phương cũng 
không có cách gì cứu bạn được. Nhưng phá hòa hợp tăng, phá 
hoại một tăng đoàn,  tội này so với trộm đồ của tăng-già không 
biết nặng gấp bao nhiêu lần, chúng ta nghĩ kỹ thì sẽ biết. 

Lời của Phật rốt cuộc có đáng tin hay không? Nếu lời của 
Phật là chân thật,  lời của Phật đáng tin thì tội nghiệp này thật 

7	  Hoa ưu-đàm thoáng hiện (Đàm hoa nhất hiện - 曇花一現): Theo Pháp Hoa Văn Cú 
4 (thượng) thì loài hoa này 3.000 năm mới nở một lần, khi hoa nở có Kim Luân Vương 
xuất thế, chính là điềm lành báo hiệu đức Phật ra đời, cho nên hoa ưu-đàm một lần xuất 
hiện tượng trưng cho sự việc tốt đẹp, hiếm có cơ hội gặp gỡ. 
	 Kinh Pháp Hoa 1 (đại 9, 7 thượng) ghi: “Pháp vi diệu như thế các đức Phật Như Lai đúng 
thời mới giảng nói như hoa ưu-đàm-bát đúng thời nở một lần. (Từ điển Phật học Huệ Quang)



278 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

khủng khiếp.  Chúng ta nghĩ kỹ lại xem, Phật có nói dối hay 
không? Ngài có dùng những lời này để hù dọa, lừa gạt chúng ta 
hay không? Chúng ta hãy tư duy thật kỹ, tin tưởng sâu sắc Phật 
không bao giờ làm như vậy. Phật độ chúng sanh, ngài có trí tuệ 
phương tiện rất nhiều, việc gì phải dùng cách thức này? Thêm nữa 
là Phật độ chúng sanh rất có tâm kiên nhẫn,  quyết không phải 
là nhất thời, cho nên Phật không thể dùng nói dối, nói giả thiết 
để làm cách thức dẫn dắt chúng sanh. Những điều Phật nói, nhất 
định như trong kinh Kim Cang đã nói là “nói lời chân thật, nói 
đúng sự thật, sự thật như thế nào thì nói như thế đó, không nói lời 
lừa gạt, không nói lời khác nhau”, hoàn toàn đáng tin. Chẳng hiểu 
vì sao bản thân chúng ta ngu muội vô tri, không chịu tin tưởng lời 
Phật, chính mình tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp mà không 
biết sám hối. 

Nếu như đã tạo rồi còn có thể cứu chữa hay không? Đáp án 
là chắc chắn được; Phật không thể cứu bạn, nhưng bạn tự mình 
có thể cứu được chính mình: tự mình chân thật sám hối, sửa lỗi 
làm mới. Thời quá khứ có Bồ-tát Thiên Thân, lúc còn trẻ tuổi vô 
tri; lúc còn trẻ ngài học Tiểu thừa, trong đạo Tiểu thừa ngài rất 
có thành tựu, đã làm ra 500 bộ luận cho Tiểu thừa, ngài là người 
có trí tuệ,  nhưng lại phỉ báng Đại thừa.  Về sau, ngài tiếp nhận 
lời chỉ dạy của anh ngài là Bồ-tát Vô Trước, biết được pháp Đại 
thừa, bản thân ngài hối hận về lời phỉ báng trước đây, đứng trước 
Phật sám hối, muốn cắt lưỡi của mình, Bồ-tát Vô Trước ngăn lại 
và nói: “Đệ việc gì phải cắt lưỡi? Quá khứ đệ dùng lưỡi phỉ báng 



279Pháp sư Tịnh Không

Đại thừa, ngày nay đệ sám hối, quay đầu lại, tại sao đệ không dùng 
lưỡi của đệ để tán thán Đại thừa?” Sự thị hiện của ngài chính là 
để dạy chúng ta quay đầu như thế nào, cách làm ra sao. Trước đây 
làm sai rồi, hiện nay chúng ta phải tán thán pháp Đại thừa, ủng hộ 
pháp Đại thừa. Chúng ta hiểu được đạo lý này, nếu chúng ta đã làm 
ra việc phá hoại đạo tràng, phá hoại tăng đoàn, ngày nay chúng ta 
thật sự quay đầu, thật sự sám hối, chúng ta ủng hộ tăng đoàn, giúp 
đỡ tăng đoàn đoàn kết, giúp đỡ việc hoằng dương Phật pháp, đây 
gọi là chân sám hối. Sám hối tuyệt đối không phải ở trước Phật 
Bồ-tát dập đầu cầu xin, việc đó không có lợi ích gì, không tiêu nổi 
tội nghiệp. 

Phật trong kinh điển luôn luôn khuyên dạy chúng ta cải tà 
quy chánh. Cách nghĩ, cách nhìn của chúng ta trong quá khứ là sai 
lầm, làm sai, nói sai rồi; bây giờ làm ngược lại, tư tưởng kiến giải 
của chúng ta tuân theo lời giáo huấn của Phật, cách nói, cách làm 
của chúng ta cũng nghe theo lời giáo huấn của Phật thì tội nghiệp 
từ trước mới thật sự có thể sám trừ nổi. Không chịu quay đầu, 
không chịu hết lòng nỗ lực tu hành, mà dùng loại phương pháp 
tiêu cực để sám hối thì tội nghiệp đó không thể sám nổi. Trong 
quá khứ, Bồ-tát và các bậc tổ sư đại đức đã thị phạm tấm gương 
cho chúng ta thấy. Chúng ta thật sự nếu muốn sửa đổi thì trong 
kinh Phật nói phải “phát lộ sám hối”, phát lộ sám hối chính là nói 
rõ ràng trước đại chúng là: “Mọi lời nói, hành vi trước đây của tôi 
đã sai rồi, đã gây nên mọi sự bất hòa giữa anh em, giữa họ hàng 
thân thuộc, giữa bạn bè, giữa đồng nghiệp của người khác, đây 



280 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

là nói ly gián, xúi giục. Tôi bây giờ biết sai rồi, tôi cần phải nói rõ 
ràng cho hai bên biết, sự bất hòa của các bạn là tội lỗi do tôi tạo 
nên.”  Cầu xin họ tha thứ,  hy vọng họ hòa hảo như ban đầu  thì 
tội lỗi nói ly gián của mình mới có thể sám trừ được. Những sự 
việc này chúng tôi không cần nói kỹ thêm, chủ yếu là mọi người 
phải suy nghĩ thật kỹ,  chúng ta đời này có làm những việc này 
hay không? Có lừa dối chúng sanh hay không? Thật ra mà nói, 
giảng kinh thuyết pháp cũng không tránh khỏi lỗi lầm, sự việc này 
không phải là việc dễ dàng, rất khó! 

Chúng ta luôn hy vọng giữa người với người có thể chung 
sống hòa thuận, có thể hỗ trợ hợp tác lẫn nhau. Giữa đạo tràng 
với đạo tràng,  giữa chủng tộc với chủng tộc,  giữa tôn giáo với 
nhau,  chúng ta tha thiết hy vọng mọi người tôn trọng lẫn 
nhau,  kính yêu lẫn nhau,  hỗ trợ hợp tác,  cùng nhau tạo dựng 
nên xã hội an định, thế giới hòa bình, nhân dân hạnh phúc. Tuy 
chúng ta đang tạo dựng, chư Phật Bồ-tát thánh thần cũng đều có 
nguyện vọng này, nhưng do nghiệp chướng của chúng sanh quá 
nặng, tập khí phiền não quá sâu, đâu có thể trong chốc lát chuyển 
đổi lại được? Chúng tôi giảng kinh gặp được người nhiệt tâm hộ 
trì Phật pháp, người hoằng dương Phật pháp, chúng tôi đều hết 
sức tán thán. Việc tán thán này, các đồng tu nghe xong rất cảm 
động, đương nhiên cách nói này của tôi có khi tạo ra một chút 
sức ảnh hưởng. 

Thí dụ, tôi thường hay nhắc đến hơn hai mươi năm nay, từ 
trước đến giờ tôi luôn muốn xây dựng làng Di-đà. Cư sĩ Lý Mộc 



281Pháp sư Tịnh Không

Nguyên ở bên này phát tâm,  đồng tu trên toàn thế giới hưởng 
ứng rất nhiều, liên tiếp đem tiền tài mà bản thân các bạn tích góp 
được đều gửi vào tài khoản của Cư Sĩ Lâm. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên 
không phải không làm, ông cũng đang làm, đầu tiên muốn mua tòa 
nhà kế bên nhưng không thành, lần thứ nhất thất bại. Lần thứ hai 
bàn đến khu vực Dương Thố Cảng, thậm chí là bản vẽ kiến trúc đã 
vẽ xong rồi, cuối cùng người Nhật Bản không chịu bán, đây là lần 
thứ hai thất bại. Lần thứ ba bàn đến Đường Thành, thương lượng 
cũng gần như xong, chúng tôi cũng đi xem qua mấy lần, nhưng 
cuối cùng vẫn là thất bại. Thế là tín tâm của rất nhiều người đối 
với việc Cư Sĩ Lâm muốn xây dựng làng Di-đà này không còn nữa, 
tôi cũng nghe thấy rất nhiều lời ra tiếng vào, họ nói: “Pháp sư à, 
thầy không biết gạt người, thầy bị người ta lợi dụng rồi. Người ta 
lợi dụng thầy để lừa gạt toàn thế giới.” Họ dặn dò tôi: “Sau này nói 
năng, thầy nên chú ý, phải thận trọng!” Tôi nghe xong cũng cứng 
họng không nói được gì.  Thế nhưng họ không đến Singapore 
để điều tra cặn kẽ, chúng tôi không phải không muốn làm,  do 
duyên không đầy đủ, duyên không đủ là chúng sanh không có 
phước. Người tu phước chúng ta, nếu như ôm giữ loại tâm thái 
này, bạn vốn dĩ là dùng tâm thiện tu phước nhưng hiện tại tâm 
thái này biến thành ác nghiệp; bạn không những không tu phước 
mà ngược lại đã tạo tội nghiệp rồi, các bạn nghĩ xem có đúng hay 
không? Bạn đã phát tâm thiện, quyên góp gửi đi số tiền này để 
làm việc tốt thì bạn có quả báo tốt, nếu người ta gạt bạn thì họ có 
quả báo của họ, người nào có quả báo của người đó. Nếu ý niệm 



282 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

của chúng ta chuyển đổi, chuyển thành niệm ác thì quả thiện của 
chúng ta biến thành quả ác rồi, đây thật là hết sức sai lầm! 

Singapore có vị pháp sư Đàm Thiền, tôi cũng thường nhắc 
đến ông, thường hay tán thán ông. Ông rất vất vả, bày một quầy 
hàng nhỏ ở miếu Thành Hoàng, bán nhang đèn tiền giấy, kiếm 
một hai đồng.  Tự mình trải qua đời sống rất nghèo khổ, nhiều 
năm tích góp được một số tiền, đến đại lục giúp đỡ Phật pháp 
xây chùa, số tiền quyên góp gửi đi là một triệu đô-la Mỹ, quyên 
góp một triệu đô-la Mỹ, thái độ của ông tốt, phước báo tương lai 
của ông không thể nghĩ bàn. Sau khi quyên góp gửi đi xong, ông 
nói với người đó: “Nhân quả sau này anh chịu, tôi không nghe, 
không hỏi.”  Đây là công đức chân thật.  Tâm thiện, niệm thiện, 
hạnh thiện chắc chắn cảm quả thiện. Thiện ác có thể chuyển biến, 
ý niệm của chúng ta vừa chuyển thì thiện liền biến thành ác, thiệt 
thòi cho chính mình. Đây là do không hiểu rõ đạo lý, chúng ta học 
Phật nhưng chưa thật sự hiểu rõ ý mà Phật đã nói. Kệ khai kinh 
nói: “Nguyện hiểu nghĩa chân thật của Như Lai”, nói sao dễ vậy? 

Chúng tôi giảng kinh thuyết pháp, quả thật là có khi không 
thể giảng được viên mãn, giảng được mọi mặt đều chu đáo, các bạn 
đã nêu ra thì tôi nhất định sẽ sửa đổi khiếm khuyết này. Sự phát 
tâm của các bạn nhất định có phước báo của các bạn, nếu các bạn 
thật sự làm đến “tam luân thể không”8 thì tâm thiện này của các 

8	  Tam luân thể không: thuật ngữ thường dùng chỉ quan điểm khi bố thí: không có người 
cho, không có người nhận, không có vật bố thí. Không có ở đây có nghĩa là nhận biết được tự 
tánh rốt ráo của các pháp là không, chứ không phải phủ nhận sự hiện hữu. Vì nhận thức 



283Pháp sư Tịnh Không

bạn là công đức, công đức này còn thù thắng hơn cả phước đức. 
Tôi không có tâm lừa gạt mọi người, cư sĩ Lý Mộc Nguyên phát 
tâm, tôi tin ông cũng không phải lừa gạt đại chúng, chúng tôi đều 
đang hết lòng nỗ lực làm. Hiện nay không tìm được đất xây dựng, 
ông nói với tôi, từ kiến trúc hiện hữu của Cư Sĩ Lâm hiện nay mà 
phát triển thêm, tôi nhìn thấy kế hoạch của ông,  ông chuẩn bị 
xây dựng 400 gian liêu phòng. Tôi nói như vậy cũng tốt, thực tế là 
không tìm được đất xây dựng, tương lai Cư Sĩ Lâm có thể có bốn 
trăm, năm trăm người phát tâm ở lâu dài tại đây niệm Phật, có thể 
chứa một ngàn người thì càng tốt. 

Cho nên lúc đang giảng kinh,  tôi thường tán thán những 
người này, những việc này. Nếu các bạn thật sự phát tâm, hy vọng 
các bạn cũng tự mình điều tra thử xem, bởi vì có khi tôi cũng nghe 
kể lại, bản thân tôi không có tận mắt nhìn thấy. Nhất là ở Trung 
Quốc đại lục,  tôi thật sự không rõ lắm, chỉ là nghe nói; như ở 
Đông Thiên Mục Sơn, họ làm rất tốt, tôi chưa từng đến đó, đây 
là đạo tràng xưa của tổ sư đại đức. Đồng tu ở Đông Bắc tu hành 
có một số việc thù thắng, như sự hộ pháp của cư sĩ Thôi, tôi cũng 
thường nói rất nhiều, nhưng tôi chưa từng đến đó. Rốt cuộc tình 
hình như thế nào thì hy vọng mọi người điều tra thêm, tìm hiểu 
thêm, tự mình đi đến bên đó quan sát thực tế, sau đó bạn hãy phát 
tâm muốn làm những việc gì để giúp đỡ họ. Mấy năm gần đây tôi 
cũng đã đi rất nhiều chuyến đến đại lục, thời gian mỗi lần ở đó 

thấu đáo như vậy nên không còn các tướng ta, người, chúng sanh, thọ giả.



284 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đều rất ngắn, từ trước đến nay chưa từng ở hơn một tuần, những 
nơi đến thăm cũng rất ít ỏi, điều này cũng mong mọi người lượng 
thứ. Ngay bản thân tôi, tôi không cần gì cả, hiện nay tuổi tác của tôi 
đã cao, 74 tuổi thì chết cũng vừa rồi, “đời người bảy mươi xưa nay 
hiếm”. Trước đây, người ta đoán mạng cho tôi chỉ có 45 tuổi, tuổi 
thọ của tôi đã kéo dài rất nhiều rồi, tôi không mong cầu trường 
thọ, chỉ mong cầu chánh pháp thường trụ, mong cầu thế giới hòa 
bình, xã hội an định, mọi người đều có thể chung sống hòa thuận, 
đối xử bình đẳng. Đối với cá nhân mình, tôi chẳng mong cầu gì 
cả, tôi không cần gì cả, hy vọng mọi người có thể hiểu rõ. Tôi có 
một chút năng lực, tôi đều hết lòng hết sức giúp đỡ mọi người. 

Đoạn kinh văn này nói rất rõ ràng, câu “thường được nhiều tiền 
của, không ai có thể xâm đoạt” là tổng thuyết. [Quả báo] nói riêng 
của việc không nói ly gián thì “quyến thuộc hòa thuận, cùng nhất 
chí vui vẻ”, gia hòa vạn sự hưng, người một nhà đồng tâm đồng 
đức. “Thường không trái nghịch, tranh chấp”, trái nghịch là không 
chống trái nhau, không có tranh chấp, người một nhà thật sự đoàn 
kết với nhau thì có đạo lý nào mà không hưng vượng? Trong đạo 
tràng, đại chúng tại gia, xuất gia trên dưới hòa thuận thì đạo tràng 
sẽ hưng vượng. Nếu có bất hòa thì đạo tràng này sẽ suy, trong đạo 
tràng nếu trên dưới đều có ý kiến, có bất hòa thì chắc chắn sẽ suy 
thoái. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây.



LÌA LỜI THÔ ÁC 
MÀ HÀNH BỐ THÍ

Tập 82 (số 19-014-0082)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười ba, bắt đầu xem kinh văn hàng thứ ba: 

Lìa lời thô ác mà hành bố thí thì thường được nhiều tiền 
của, không ai có thể xâm đoạt; hết thảy hội chúng hoan hỷ quy 
y; lời nói đều được người tin nhận, không ai chống trái. 

Đây là không nói thô ác. Không nói lời thô ác mà hành bố 
thí thì sẽ được quả báo thù thắng, hai câu tổng thuyết phía trước 
không cần giảng nữa, vì phần trước đã nói rồi, đó là “thường được 
nhiều tiền của, không ai có thể xâm đoạt”. Chúng ta xem quả báo 
riêng biệt là “hết thảy hội chúng hoan hỷ quy y”, đây là điều vô cùng 
hiếm có, tức là khi chung sống với mọi người, “hội chúng” là rất 



286 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nhiều người ở chung với nhau,  bạn đều được quần chúng hoan 
nghênh. “Hoan hỷ quy y”, chúng ta có thể dùng ngôn ngữ ngày nay 
để giải thích, tức là bạn sẽ được mọi người ủng hộ hoan nghênh. 
“Lời nói đều được người tin nhận”, bạn ở trong đại chúng phát biểu 
hay nói chuyện thì mọi người đều tin, đều có thể tiếp nhận, “không 
chống trái”,  không có phản đối,  không có cự tuyệt.  Từ đó cho 
thấy, đây là người lãnh đạo rất được mọi người trọng vọng. Phước 
đức này của họ từ đâu mà có vậy? Từ không nói thô ác mà có. 

Chúng ta ngày nay nhìn thấy một số nhà lãnh tụ quả thật rất 
được quần chúng hoan nghênh, chúng ta biết được họ đã tu thế 
nào mới có được quả báo như vậy. Có một số người thật sự có trí 
tuệ, cũng có năng lực, cũng rất nhiệt tâm muốn vì đại chúng xã hội 
làm một chút việc, nhưng họ chung sống với mọi người mà không 
được mọi người ủng hộ. Đây là nguyên nhân gì? Đây là vấn đề của 
khẩu nghiệp trong đời quá khứ, trong khẩu nghiệp nói năng thô 
lỗ khiến mọi người nghe thấy sanh ra khó chịu, cho nên mới cảm 
quả báo này; dù bạn có trí tuệ, nhiệt tâm vì mọi người mà phục 
vụ,  nhưng mọi người đều chống đối bạn.  Cho nên, nếu muốn 
phước đức được viên mãn thì phải làm tốt mọi mặt,  thiếu một 
mặt cũng không được, chúng ta thật sự hiểu được đạo lý của nhân 
quả, hiểu rõ sự thật về báo ứng thì một cách tự nhiên, không cần 
người khác khuyên bảo, chúng ta chắc chắn tu thập thiện nghiệp. 

Dùng thập thiện nghiệp vào trong hành môn nào cũng đều 
đạt được quả báo thù thắng, vậy tại sao chúng ta không hết lòng 
nỗ lực tu học? Vì sao không sửa đổi những tập khí sai lầm của 



287Pháp sư Tịnh Không

chính mình? Nếu thật sự sửa đổi được thì bất luận thế pháp hay 
Phật pháp đều thật sự được thuận buồm xuôi gió. Đặc biệt trong 
Phật pháp, Phật chỉ dạy chúng ta phải hướng về tất cả chư Phật 
Như Lai mà học tập, “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, giúp 
đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Khổ nạn này nói theo nghĩa rộng 
là chúng sanh trong mười pháp giới đều có khổ, đều có nạn. Pháp 
giới Phật trong mười pháp giới vẫn chưa minh tâm kiến tánh, chưa 
thoát khỏi mười pháp giới, đây chính là tai nạn của họ. Đến được 
nhất chân pháp giới thì mới được xem là bạn đích thực đã đến chỗ 
an ổn, trong Phật pháp gọi là “cứu cánh niết-bàn”. 

Cứu cánh niết-bàn nói theo nghĩa rộng chính là nhất chân 
pháp giới. Trong kinh Hoa Nghiêm, địa vị Sơ trụ của Viên giáo 
chứng được cứu cánh niết-bàn, là cứu cánh viên mãn trong cứu 
cánh, đó là Phật quả của Viên giáo; Sơ trụ, Nhị trụ là phần chứng 
cứu cánh; trong mười pháp giới, thứ mà Thanh văn, Duyên giác 
chứng được là thiên chân niết-bàn. Phật ở trong mười pháp giới 
vẫn không phải là phần chứng niết-bàn. Những lý và sự này chúng 
ta nhất định đều phải hiểu rõ, đều phải sáng tỏ. Những Thanh văn, 
Bồ-tát này vì sao phải tu hành chứng quả? Mục đích ở đâu? Mục 
đích chỉ có một, là vì phổ độ tất cả chúng sanh mà tu hành, mà cầu 
chứng quả, nhất định không phải vì bản thân. 

Thập thiện nghiệp đạo là nền tảng tu hành của chúng ta, là đại 
căn đại bản. Chúng ta tu hành, điều quan trọng nhất là ở bước đầu 
tiên, nếu bước đầu làm không tốt thì không có tiền đồ, bước thứ 
hai bạn sẽ sai lầm, té ngã. Dùng thập thiện nghiệp đạo vào trong 



288 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tất cả pháp thế xuất thế gian, ở đây dạy chúng ta, bộ kinh điển này 
là thông cả Đại, Tiểu thừa, thông tất cả Phật pháp, mở đầu là dạy 
chúng ta dùng thập thiện vào trong sáu ba-la-mật của Bồ-tát. Bố 
thí thì được tài bảo, tài là phước, bảo là tuệ, được phước báo, được 
trí tuệ. Phước báo và trí tuệ có viên mãn hay không thì phải xem tế 
hạnh, tế hạnh chính là thập thiện. Tế hạnh như thế nào thì được quả 
báo như thế ấy, vì vậy không thể không tu tế hạnh. Tế hạnh không 
phải như người thông thường nói là “giới nhỏ xíu thì có thể bỏ, giới 
nhỏ xíu không sao cả”, không được nói như vậy. Nói năng thô lỗ 
một chút [thì cho là] giới nhỏ xíu, việc này không sao cả, nhưng quả 
báo thì chẳng thể nghĩ bàn. Nếu bạn có thể giao thiệp với mọi người 
vui vẻ hòa nhã thì quả báo mà bạn đạt được là mọi người sẽ hoan hỷ 
theo về, ủng hộ bạn, lời bạn nói được người khác hoan hỷ tiếp nhận, 
đây là quả báo có được từ trong những giới rất nhỏ. 

Chúng ta trong đời sống thường ngày,  trong kinh nghiệm 
của bản thân, hoặc là từ rất nhiều lãnh đạo các cấp khác nhau mà 
chúng ta nhìn thấy, họ đối với cán bộ của họ, đối với nhân viên của 
họ có được sự ủng hộ hết lòng của mọi người hay không; chúng 
ta hãy xem những quả báo này, từ quả báo hiện tại thì chúng ta 
bèn biết được họ đã gieo nhân gì mà tạo nên. Phàm phu không 
biết những nhân hạnh vi tế này. Mọi người đối với bạn tốt, vậy 
thì không có trở ngại. Nếu quần chúng cấp dưới đối với bạn có ý 
kiến, bạn sẽ oán trách, oán trời trách người, luôn cảm thấy mình 
không sai, người khác đều là sai. Quan niệm này, loại tư tưởng này 
là sai lầm lớn! 



LÌA LỜI VÔ NGHĨA 
MÀ HÀNH BỐ THÍ

Lìa lời vô nghĩa mà hành bố thí thì thường được nhiều 
tiền của, không ai có thể xâm đoạt; lời nói không hư vọng, mọi 
người đều tôn kính tiếp nhận; có thể khéo dùng phương tiện 
đoạn dứt mọi nghi hoặc. 

Đây là không nói thêu dệt.  Nói thêu dệt,  người thế gian 
chúng ta thường gọi là khéo mồm khéo miệng, rất biết nói chuyện, 
nói lời ngon tiếng ngọt, thế nhưng ý đồ bất thiện, lừa gạt người 
khác, dụ dỗ người khác đi theo hướng bất thiện. Những lời này 
nghe bùi tai, ai cũng thích nghe, nhưng tội lỗi lớn vô cùng. Nói 
thêu dệt có loại hữu ý, có loại vô ý. Loại hữu ý thì tội càng nặng 
hơn, xem mức độ họ tổn hại xã hội là bao lớn, xem thời gian ảnh 
hưởng từ sự tổn hại của họ là bao lâu, từ đây mà kết tội. Nếu mức 
độ ảnh hưởng rất rộng, thời gian rất dài thì tội lỗi này thật khủng 



290 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

khiếp; mức độ ảnh hưởng của họ không lớn, thời gian ảnh hưởng 
rất ngắn thì tội lỗi này rất nhỏ. 

Xin nêu ví dụ cho mọi người thấy, ví dụ thường thấy nhất là ca 
dao. Trước khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, vào thời xưa ca 
dao là văn hóa nguyên thủy nhất của mỗi dân tộc, dân tộc lạc hậu 
đi nữa thì họ cũng có ca khúc của họ, có điệu múa của họ. Chúng 
ta hiện nay thường xem thấy trên truyền hình rất nhiều ca vũ của 
các dân tộc khác nhau trên thế giới, trong sách xưa của Trung Quốc 
ghi chép, khi tham quan du lịch nhìn thấy các dân tộc, nhìn thấy 
các quốc gia, nghe xem người dân của họ hát bài ca gì, từ nội dung 
bài hát, nội dung của điệu múa thì biết được sự thịnh suy của quốc 
gia này. Từ đó cho thấy, người thời xưa quan sát rất tinh tế. Chúng 
ta ngày nay xem những nội dung này,  nếu như nội dung tương 
ưng với thập ác nghiệp, là bất thiện, bất thiện thì làm gì có quả báo 
tốt được? Quốc gia này, khu vực này chắc chắn sẽ động loạn, bất 
an. Nếu như những ca vũ này nội dung tương ưng với thập thiện 
nghiệp thì xã hội này nhất định tốt, nhất định là an định, phồn vinh, 
hưng vượng. Đến gia đình người ta, bạn thử xem những thành viên 
trong gia đình, lời ăn tiếng nói của họ, sở thích của họ, người trong 
nhà này thích nghe ca khúc gì, thích xem loại giải trí nào, bạn cũng 
biết được gia đình này là hưng hay suy, có thể nhìn ra. 

Trong tiêu chuẩn của Phật pháp,  phàm là thuận với tánh 
đức thì chắc chắn là thiện, chắc chắn là tốt, nhân tốt thì quả báo 
nhất định tốt,  thật sự là nhân viên quả mãn; nếu nhân của nó 
không tốt mà muốn mong cầu quả báo tốt thì dứt khoát không có 



291Pháp sư Tịnh Không

đạo lý này. Ngày nay trên thế giới, nước Mỹ là cường thịnh nhất, 
nguyên nhân thật sự của nước Mỹ cường thịnh, chúng ta đọc lịch 
sử của nước Mỹ, lịch sử nước Mỹ chỉ có 200 năm, 100 năm đầu thì 
tốt. Đầu thế kỷ này, vào thập niên 20, thập niên 30, trước đây tôi 
nghe tiên sinh Phương Đông Mỹ nói, thầy đi học và dạy học tại 
Mỹ, thầy rất tôn kính người Mỹ. Trên toàn thế giới thì người Mỹ 
trọng chính nghĩa, rất hiếm có, thật không dễ gì. Trong khi các 
nước khác trên thế giới, ở Trung Quốc nghĩ đủ mọi cách để tranh 
giành đặc quyền, chỉ có người Mỹ có thể trượng nghĩa, nói những 
lời công bằng cho người Trung Quốc. Đây là nguyên nhân sâu xa 
về mặt lịch sử, do tiền nhân tích đức nên ngày nay nước Mỹ có thể 
trở thành nước đứng đầu trên thế giới. Tương lai họ còn có thể 
lãnh đạo thế giới hay không thì phải xem hành vi tạo tác của họ 
hiện nay. Trong thế kỷ trước, người Mỹ được người trên toàn thế 
giới tôn kính, được người tán thán. Hiện nay nước Mỹ luôn đi làm 
cảnh sát thế giới, khiến cho biết bao dân tộc, khu vực bất mãn đối 
với người Mỹ, ngay cả chính phủ Mỹ cũng tuyên bố, người nước 
Mỹ đi du lịch phải đặc biệt cẩn thận, sợ bị không tặc, sợ bị bắt 
cóc, bắt làm con tin. Vì sao lại có hiện tượng này? Tại sao người 
Mỹ đi ra ngoài không được mọi người nhiệt liệt hoan nghênh, yêu 
mến? Ngôn hạnh của họ có thể tương ưng với thập thiện nghiệp 
đạo hay không? Bất luận lớn như một quốc gia, nhỏ như một gia 
đình, nghiệp nhân quả báo đều vô cùng rõ ràng. Những sự thật rõ 
ràng như vậy bày ra trước mắt chúng ta, chúng ta nhìn mà không 
thấy, nghe mà chẳng hay, đó chính là ngu si đến cực điểm rồi. 



292 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Chúng ta có thể làm được không nói thêu dệt, trong nói thêu 
dệt thì hiện nay điều nghiêm trọng nhất chính là phim ảnh. Bạn hãy 
xem nội dung phim ảnh hiện đại [thì sẽ biết]! Trung Quốc từ xưa 
đến nay tiếp nhận nền giáo dục nhà Nho, đối với những phương 
diện nghệ thuật văn nghệ này  đều tuân thủ một nguyên tắc của 
Khổng lão phu tử là “không nghĩ tà”. Thế nào là tà? Thập ác đều là 
tà. Cho nên kịch tuồng xưa của Trung Quốc, các vị hãy quan sát 
thật kỹ nội dung của nó, kịch thời xưa đều tuân thủ bốn nguyên 
tắc, đó là giáo dục xã hội, chỉ dạy nhân dân điều gì? “Trung, hiếu, 
tiết, nghĩa”, thiện có thiện báo, ác có ác báo. Bạn xem nội dung của 
nó có phải như vậy hay không? Điều này không giống với nghệ thuật 
nước ngoài. Giới văn nghệ Trung Quốc mấy ngàn năm nay đều tuân 
thủ theo nguyên tắc này, kể cả kịch tuồng ở địa phương cũng không 
ngoại lệ. Trước đây không có nhiều trường học như vậy, giáo dục 
nhà trường không phát triển, quốc gia làm thế nào giáo hóa nhân 
dân toàn quốc? Chỉ có nương vào ca múa kịch. Người trước giờ 
không đi học, không biết chữ, nhưng họ rất biết làm người, họ học 
được từ đâu vậy? Học được từ xem kịch. Cho nên gánh hát trước 
đây đi biểu diễn ở các nơi, đó là giáo dục xã hội. 

Hiện nay theo đà phát triển của khoa học kỹ thuật, kịch sân 
khấu dần dần suy tàn,  đều biến thành phim truyền hình nhiều 
tập. Hiện nay người viết kịch bản phim truyền hình nhiều tập không 
tuân thủ nguyên tắc của Khổng lão phu tử, nội dung truyền hình 
nước ngoài thì khỏi cần phải nói nữa. Trước đây, tiên sinh Phương 
Đông Mỹ nói với quan chức của Bộ giáo dục Đài Loan, quan chức 



293Pháp sư Tịnh Không

Bộ giáo dục thỉnh giáo ngài, ngày hôm đó đúng lúc tôi đang ở nhà 
thầy, tôi nghe thấy họ nói chuyện. Quan chức đó thỉnh giáo tiên sinh 
Phương rằng: “Nước Mỹ hiện nay là quốc gia mạnh nhất trên thế 
giới. Thời xưa, La-mã là nước mạnh nhất trên thế giới, nhưng La-mã 
đã mất nước rồi.” Quan chức này đã thỉnh giáo thầy Phương: “Nước 
Mỹ tương lai mất nước, nhân tố đứng đầu là gì?”  Thầy Phương 
không hề do dự, không cần suy nghĩ một chút nào cả, mà lập tức trả 
lời rất dứt khoát: “Truyền hình.” Nước Mỹ tương lai mất nước nhân 
tố đứng đầu là truyền hình; nội dung của nó hoàn toàn là thập ác 
nghiệp, phát sóng 24 tiếng đồng hồ, trẻ con và người trẻ tuổi hằng 
ngày xem những thứ này. Ở nước Mỹ, trẻ con hai, ba tháng tuổi đã 
mở to mắt xem truyền hình rồi, bạn nói xem có nguy không! 

Cho nên, ngày nay vấn đề thanh thiếu niên [phạm pháp] ở 
nước Mỹ nghiêm trọng như vậy, họ cũng không biết nguyên nhân 
này xuất phát từ đâu? Từ truyền hình. Hiện nay vấn đề con cái giết cha 
mẹ, học trò giết thầy cô, giết bạn học vô cùng nghiêm trọng, đây là 
do truyền hình tạo nên. Cho nên thời đó tại Đài Loan, thầy Phương 
đã cảnh báo Đài Loan phải cẩn thận! Nếu không tăng cường phòng 
bị, nếu đi theo vết xe đổ của người Mỹ thì Đài Loan cũng sẽ xong 
luôn, toàn bộ bị hủy sạch. Đây là thuộc về nói thêu dệt. Quả báo 
của không thêu dệt là “lời nói không hư vọng”, quyết không có ngôn 
từ hư vọng, “mọi người đều tôn kính, tiếp nhận”, người khác có thể 
tôn kính bạn, có thể tiếp nhận. Bản thân bạn có phương tiện thiện 
xảo, giúp đỡ tất cả chúng sanh đoạn trừ nghi hoặc. Đây là bốn loại 
thiện nghiệp của miệng, chúng ta giới thiệu đến chỗ này. 



LÌA TÂM THAM CẦU 
MÀ HÀNH BỐ THÍ

Tập 83 (số 19-014-0083)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười ba, hàng thứ hai từ dưới lên: 

Lìa tâm tham cầu mà hành bố thí thì thường được nhiều 
tiền của, không ai có thể xâm đoạt; hết thảy mọi thứ đều dùng 
trí tuệ để buông xả; tín giải vững chắc, có đủ uy lực lớn. 

Điều đầu tiên trong ba điều thiện của ý trong thập thiện là 
không tham. “Lìa tâm tham cầu”,  tham cầu là phiền não căn 
bản của tất cả chúng sanh,  là thứ nghiêm trọng nhất trong tam 
độc. Sân giận, tham không được nên mới sân giận; nếu tất cả đều 
có thể tham được thì sao họ có thể sân giận? Cho nên, suy cho 
cùng chính là một chữ “tham” này. Phật dạy Bồ-tát điều đầu tiên là 



295Pháp sư Tịnh Không

bố thí; bố thí độ tham lam keo kiệt. Bố thí là có thể xả, vậy có thể 
đoạn sạch gốc của phiền não, nếu không đoạn sạch cái gốc này thì 
vĩnh viễn không thể vào cửa Phật, đạo lý và sự thật này, chúng ta 
đều phải hiểu rõ. Cho nên, nếu chúng ta muốn khế nhập cảnh 
giới của Phật thì buộc phải xả bỏ tham lam keo kiệt. Phạm vi của 
tham lam keo kiệt vô cùng rộng, học Phật rồi, xả hết pháp thế gian 
rồi, nhưng lại tham Phật pháp, vậy thì chưa xả tâm tham, chỉ là đổi 
đối tượng mà thôi. Như vậy có thể vào cửa Phật hay không? Vẫn 
không thể vào cửa Phật. Phật dạy chúng ta xả tâm tham lam keo 
kiệt, không phải dạy chúng ta đổi đối tượng. Tham muốn Phật 
pháp, quả báo vẫn là phước báo, là phước báo hữu lậu trong tam 
giới.  Lậu là gì vậy?  Phiền não là lậu.  Phiền não của bạn không 
đoạn thì là hữu lậu. Phật pháp là thiện pháp, cho nên bạn được 
phước, có thể thành tựu phước đức của bạn chứ không hề liên 
quan đến công đức. Công đức là xả tham sân si thì mới gọi là công 
đức; xả tham sân si thì tất cả thiện pháp mà bạn đã tu là công đức 
chân thật, không xả tham sân si thì không được. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ người khác, rồi xoay trở lại xét bản 
thân mình. Tự mình nhìn tật xấu của chính mình thì rất khó phát 
hiện, dù cho có phát hiện cũng không thể quan sát tỉ mỉ, chỉ sơ suất 
qua loa, không dễ dàng làm được quán chiếu tỉ mỉ. Người biết tu 
hành không có gì khác là họ có thể nhìn thấy người khác bèn lập 
tức soi lại chính mình, loại người này tiến bộ rất nhanh, thành tựu 
cũng lớn. Người ngu si chỉ nhìn thấy tật xấu của người khác, không 
biết tật xấu của mình, cho nên vĩnh viễn không ra khỏi lục đạo 



296 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

luân hồi.  Người ngu si khởi tâm động niệm  thì đặt lợi ích của 
chính mình lên hàng đầu, đặt lợi ích của người khác ở hàng thứ 
hai, thứ ba, thứ tư. Người giác ngộ thì đặt lợi ích của người khác 
lên hàng đầu,  hoàn toàn không nghĩ đến lợi ích của mình,  đây 
là Bồ-tát, người này mới có thể vào được cửa Phật. Phạm vi của 
tham cầu thật là quá rộng, tóm lại mà nói thì khởi tâm động niệm 
nếu có ý niệm vì bản thân thì trong đó có tham cầu. Cho nên, sự 
tham cầu đã bao hàm tất cả ác nghiệp, nó là gốc rễ của tất cả ác 
nghiệp, căn nguyên là ở chỗ này. 

Ở đây Phật dạy chúng ta đầu tiên là xa lìa tâm tham. Không 
có tâm tham cầu mà hành bố thí, đây là chư Phật Bồ-tát làm, một 
mảy may tâm tham cầu cũng không có, niệm niệm đều vì chúng 
sanh, nhất định không vì chính mình. Nếu có một mảy may tâm 
tham cầu thì xin nói với các vị rằng chắc chắn không sanh trí tuệ, 
đoạn sạch phiền não mới sanh trí tuệ; có tâm tham cầu thì dù có 
học nhiều đến đâu, nhà Phật gọi là thế trí biện thông, người này 
không sanh trí tuệ. Trí tuệ là từ trong tâm thanh tịnh mà sanh ra, ở 
trong tâm thanh tịnh hoàn toàn không có tham sân si mạn. Chúng 
ta cầu trí tuệ thì phải biết, nếu chúng ta không xả thì nhất định 
không có được tâm thanh tịnh. Không có tâm thanh tịnh thì bạn 
không có tâm bình đẳng, cũng không có tâm từ bi, nhà Phật nói 
những danh từ này, danh từ nghe rất hay, bạn có thể thường nói 
nơi cửa miệng, nhưng cảnh giới của bạn nhất định là cảnh giới 
của phàm phu, bạn nhất định không thể khế nhập. Hay nói cách 
khác, bạn giúp đỡ người khác sẽ có hạn, vì sao vậy? Vì giúp chính 



297Pháp sư Tịnh Không

mình còn giúp không nổi, niệm Phật cũng không thể vãng sanh. 
Vì sao niệm Phật cũng không thể vãng sanh?  Các bạn đã 

xem trong phẩm Ba Bậc Vãng Sanh: “Phát tâm Bồ-đề, nhất hướng 
chuyên niệm”, bạn chưa phát tâm Bồ-đề. Trong tâm Bồ-đề không 
có tham sân si, có một mảy may ý niệm tham sân si thì không phải 
tâm Bồ-đề, bạn vẫn là tâm luân hồi, bạn vẫn là tâm phàm phu. Tâm 
luân hồi thì tạo nghiệp luân hồi, dùng tâm luân hồi tu tích tất cả 
thiện pháp thì ở trong tam giới lục đạo hưởng phước, được phước 
báo, đó thật sự là trên thì làm vua trời, dưới thì làm người quyền 
quý ở nhân gian, bạn chỉ có thể được quả báo này. Chúng ta huân 
tu Phật pháp đã lâu, hiểu rất sâu chân tướng sự thật này, trong tam 
giới cho dù làm đến Ma-hê-thủ-la thiên vương thì vẫn chưa thể 
thoát khỏi luân hồi;  hay nói cách khác,  đây không phải là biện 
pháp cứu cánh.  Sự thù thắng của Phật pháp chính là cứu cánh 
viên mãn, thế nhưng đức Phật chỉ có thể chỉ dạy chúng ta, chứ 
chẳng thể tu hành thay cho chúng ta được, Phật gia trì cho chúng 
sanh, bảo hộ chúng sanh chính là ở dạy học. 

Hôm qua có đồng tu hỏi tôi về sám hối. Chúng ta làm việc có 
lỗi, ở trước Phật Bồ-tát chí tâm sám hối thì có thể tiêu trừ nghiệp 
chướng được hay không? Tôi nói thật với họ là không thể được, 
đó là hình thức. Bạn làm bao nhiêu việc lỗi lầm, ở trước Phật Bồ-
tát phát lộ sám hối cũng vô ích. Sám hối như thế nào mới có tác 
dụng? Trước đây đại sư Chương Gia nói với tôi rằng: “Sau không 
phạm nữa”, như vậy mới hiệu quả. Bạn biết lần này sai rồi, lần sau 
sẽ không phạm lỗi lầm giống như vậy nữa, đây gọi là chân thật 



298 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

sám hối. Nhà Phật gọi là sám hối, nhà Nho gọi là “không phạm 
lỗi hai lần”, đều có ý nghĩa như nhau. Lỗi lầm chỉ có thể phạm 
một lần, không được lặp lại, nếu lặp lại thì nhà Phật gọi là “bất 
thông sám hối”. Ở trước Phật Bồ-tát phát nguyện sám hối, bản 
thân sau đó tạo tiếp, đó chẳng phải là lừa Phật Bồ-tát hay sao? Tội 
càng thêm tội. Bạn nói mà không giữ lời, sau khi nói xong bạn vẫn 
phạm, Bồ-tát bằng đất, bằng gỗ mà bạn cũng nhẫn tâm đi lừa gạt 
các ngài, bạn thử nghĩ xem, tâm của bạn như thế nào? Bạn sao có 
thể được Phật Bồ-tát bảo hộ? Đây là việc chẳng thể có. Trong Phật 
pháp, một mảy may mê tín cũng không có, mỗi câu nói với bạn 
đều là lời chân thật, chúng ta phải hiểu được. Cho nên nhất định 
phải biết sửa lỗi làm mới,  vĩnh viễn không phạm lỗi lầm giống 
như vậy. Nếu như một ngày có thể sửa một lỗi lầm, hết lòng nỗ lực 
sửa đổi, vậy thì ba năm sau người này là thánh nhân, đây là thật, 
không phải giả. 

Vì sao có người có thể thành thánh, thành hiền, thành anh 
hùng hào kiệt? Không có gì khác chỉ là biết sửa lỗi mà thôi. Sửa 
lỗi từ trên căn bản, chính là sửa từ trên tâm tham cầu, đối với tất 
cả pháp thế xuất thế gian đều không tham cầu. Nếu bạn làm được 
như thế thì tất cả pháp thế xuất thế gian bạn đều đạt được một 
cách viên mãn. Thật kỳ lạ, đạt được một cách viên mãn, tại sao 
vậy? Vọng tâm của bạn hết rồi thì chân tâm viên mãn hiện tiền, 
tất cả pháp thế xuất thế gian đều là do chân tâm hiện ra,  tất cả 
pháp thế xuất thế gian,  đâu có pháp nào mà bạn không thông 
đạt? Không có đạo lý này. Thế nên bạn muốn tham, bạn vĩnh viễn 



299Pháp sư Tịnh Không

không thể tham mà có được, cái mà bạn có được rất có hạn; bạn 
vừa buông xuống tâm tham thì thứ gì cũng đạt được cả. “Xả đắc”, 
danh từ này là của Phật giáo, xả rồi thì sẽ được, bạn xả bao nhiêu 
thì được bấy nhiêu, bạn không chịu xả thì chẳng được gì cả. Bạn 
có thể đem hư không pháp giới thảy đều xả hết  thì sẽ có được 
hư không pháp giới một cách viên mãn. Vì sao họ có thể thành 
pháp thân đại sĩ, vì sao có thể chứng Phật quả viên mãn? Không 
có gì khác, là xả đắc mà thôi. Lời của Phật nói rất đơn giản, rất rõ 
ràng, rất sáng tỏ, đích thực là đơn giản tường tận, vấn đề là chúng 
ta nghe xong có hiểu hay không? Có hiểu được ý này hay không? 

Hai câu phía trước,  “thường được nhiều tiền của, không ai 
có thể xâm đoạt” là lời nói chung. Bốn câu tiếp theo là quả báo 
riêng biệt, nói riêng về không tham mà hành bố thí. “Hết thảy 
mọi thứ đều dùng trí tuệ để buông xả”, buông xả chính là buông 
xuống,  là trí tuệ đích thực.  Tại sao người thế gian không chịu 
buông xuống? Vì không có trí tuệ. Họ vẫn là tự tư tự lợi, cho nên 
họ không thể buông xuống. Trí tuệ đích thực có được từ trong 
tâm thanh tịnh, khai trí tuệ rồi thì thông đạt viên mãn tất cả pháp 
thế xuất thế gian. 

Các bạn xem “Ảnh trần hồi ức lục”, pháp sư Đàm Hư kể về vị 
pháp sư phơi nến. Bạn xem, vị pháp sư này không biết chữ, chưa 
từng đi học,  làm hương đăng ở trong tự miếu, thầy là người 
thật thà, thường hay bị người ta gạt. Đạo hữu đồng tu trêu chọc 
thầy, họ nói với thầy: “Thầy hương đăng, tháng 6 rồi đó, thầy nhìn 
xem, mọi người đều phơi quần áo, nến của thầy cũng nên đem đi 



300 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

phơi đi, không phơi sẽ bị mốc đấy.” Bạn xem thầy ấy rất ngốc, đã 
đem hết nến ra ngoài sân để phơi, phơi xong thì đều bị chảy nước 
hết. Thời khóa tối, khi thắp nến thì chỉ có bấc nến, còn sáp thì 
không còn nữa. Thầy duy-na nhìn thấy rất bực mình, nói: “Thầy 
làm trò gì vậy?” “Họ bảo tôi đi phơi nến, tôi bèn phơi, phơi xong 
thì biến thành như thế này đây.” Sau thời khóa tối, thầy duy-na bèn 
đem sự việc trình với lão hòa thượng và nói không nên để thầy ấy 
làm hương đăng nữa. Lão hòa thượng thương thầy là người thật 
thà, bèn gọi thầy lên mà bảo rằng: “Thầy không cần làm hương 
đăng nữa, thầy hãy đến chùa Dục Vương lạy xá-lợi của Thích-ca 
Mâu-ni Phật,  một ngày thầy lạy 3.000 lạy.”  Thầy ấy rất thật thà 
mà tu khổ hạnh, thầy nghe lời mỗi ngày lạy 3.000 lạy, lạy được ba 
năm thì khai ngộ. Thầy có thể làm thơ, làm kệ, giảng kinh thuyết 
pháp, mặc dù thầy chưa hề học qua. 

Vì sao thầy ấy làm được? Vì đã khai trí tuệ, giống như đại sư 
Huệ Năng vậy. Vì vậy thầy không phải là lối học ghi nhớ, không 
phải do người khác dạy thầy; lúc này học cái gì cũng nhanh, vì 
chướng ngại không còn nữa. Chúng ta hiện nay học cái gì cũng 
khó khăn như vậy,  chướng ngại trùng trùng,  không khai trí 
tuệ, tâm không thanh tịnh, đạo lý là như vậy. Con người của thầy 
ấy thật thà, tâm thanh tịnh, khó khăn của thầy chúng ta hiện nay 
hiểu rõ, thầy không có phiền não của người thông thường, thầy 
ấy chỉ có vô minh che đậy chính mình. Lão hòa thượng dạy thầy 
phương pháp này hay. Thầy một lòng một dạ đi lạy Phật, mỗi ngày 
lạy 3.000 lạy, ý niệm gì cũng không có. Lạy Phật là tu định, tu tâm 



301Pháp sư Tịnh Không

thanh tịnh, tu tâm chân thành. Một khi khai ngộ thì pháp thế xuất 
thế gian thảy đều thông đạt. Cho nên có trí tuệ thì mới có thể 
xả, không có trí tuệ thì không chịu xả. Trí tuệ càng lớn thì bạn xả 
càng nhiều. Người không chịu xả chắc chắn là không có trí tuệ. 

Tiếp theo nói: “Tín giải vững chắc, có đủ uy lực lớn.” Tín và 
giải đều là đối với Phật pháp; đối với những điều mà Thích-ca 
Mâu-ni Phật hay chư đại Bồ-tát nói, họ có lòng tin vững chắc, họ 
hiểu rõ ràng tường tận. “Uy lực lớn” chính là 18 pháp bất cộng, 
bốn vô sở úy  trên quả địa Như Lai, họ tuy không phải ở trong 
cảnh giới của quả địa Phật, họ là Bồ-tát, Bồ-tát cũng có 18 pháp 
bất cộng và bốn vô sở úy, nhưng chưa được viên mãn bằng quả 
địa Như Lai. Giống như ánh sáng mặt trăng, ánh sáng của Như 
Lai là trăng tròn, còn ánh sáng của Bồ-tát là trăng mồng hai, mồng 
ba, cho đến mười bốn, nhưng là ánh sáng chân thật, không phải 
giả. Đây là trí tuệ bát-nhã của tự tánh hiện tiền, là uy lực lớn thật 
sự, có thể tự độ, tức tự mình ra khỏi lục đạo, vượt qua mười pháp 
giới; có thể độ tha, tức là có năng lực giáo hóa tất cả chúng sanh. 

Vào thời xưa, đại sư Huệ Năng  đã làm ra tấm gương cho 
chúng ta thấy. Pháp sư Trì Luật là người ở những năm đầu Dân 
Quốc, cuối triều nhà Thanh,  cách chúng ta hiện nay vẫn chưa 
đầy một thế kỷ,  cũng đã làm ra tấm gương tốt cho chúng ta 
thấy, chúng ta có thể tin hay không? Điều này ở trong Phật pháp 
gọi là “tác chứng chuyển”, họ đến để làm chứng minh cho chúng ta 
thấy. Ngày nay, điều quan trọng nhất là chúng ta phải xả được, xả 
thập ác nghiệp,  buông xuống giết, trộm, dâm, dối,  nói ly gián, 



302 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nói thô ác, nói thêu dệt, tham sân si mạn, thảy đều phải buông 
xuống, đây là xả. Bạn xả thập ác thì sẽ được thập thiện. Dùng thập 
thiện vào trong Bồ-tát đạo thì bạn là Bồ-tát đích thực, bạn không 
phải giả,  những điều mà bạn tu học đều là đức hạnh viên mãn 
vững chắc, đây là điều mà chúng ta phải hết lòng nỗ lực tu học. 
Tốt rồi, hôm nay chúng ta giảng đến đây. 



LÌA TÂM PHẪN NỘ 
MÀ HÀNH BỐ THÍ

Tập 84 (số 19-014-0084)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười bốn, hàng thứ nhất: 

Lìa tâm phẫn nộ mà hành bố thí thì thường được nhiều 
tiền của, không ai có thể xâm đoạt; bản thân mau thành tựu 
tâm trí vô ngại; các căn nghiêm trang tốt đẹp, ai thấy cũng đều 
kính mến. 

Đây là không sân, không sân giận trong thập thiện. Tâm sân 
giận khó trừ bỏ nhất, gặp phải việc không vừa lòng, không như 
ý thì ý niệm sân giận tự nhiên sẽ sanh khởi, hơn nữa sanh khởi 
vô cùng nhanh, điều này chứng tỏ tập khí xấu của chúng ta từ vô 
thủy kiếp đến nay rất sâu nặng.  Trong các phiền não  thì phiền 



304 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

não này nghiêm trọng nhất, Phật nói với chúng ta quả báo của 
nó là ở địa ngục. Tam độc là nhân tố chủ yếu của ba đường ác, 
tham dục là cõi ngạ quỷ, sân giận là cõi địa ngục, ngu si là cõi súc 
sanh. Cho nên trong tất cả các kinh luận Đại, Tiểu thừa không 
biết Phật đã nói bao nhiêu lần về sự việc này, từng giờ từng phút 
nhắc nhở chúng ta,  tuyệt đối không được tạo nghiệp nhân của 
tam độc, tạo nghiệp nhân tam độc thì chắc chắn đọa ba đường ác. 
Phật độ chúng sanh, giúp chúng sanh lìa khổ được vui, chúng ta 
thông thường nói Phật Bồ-tát bảo hộ, Phật Bồ-tát gia trì, các ngài 
dùng phương pháp gì để bảo hộ, để gia trì vậy? Dùng dạy học. 
Từng giây từng phút nhắc nhở chúng ta, bản thân chúng ta ngu 
si, không hiểu ý của Phật, không thể tiếp nhận lời giáo huấn mà 
gắng sức thực hiện,  cho nên tuy học Phật rồi mà vẫn phải đọa 
ba đường ác. Há chẳng nghe ngạn ngữ thường nói “trước cửa địa 
ngục tăng đạo nhiều” đó sao? Lời nói này quyết chẳng phải không 
có nguyên do, nó có đạo lý, có nguyên nhân. 

Bốn chúng đệ tử trong đời này  có cơ hội nghe được Phật 
pháp, đây là nhân duyên hiếm có khó gặp. Trong kinh Phật cũng 
thường nói “thiện căn, phước đức, nhân duyên”, đầy đủ ba điều 
này thì đời này mới có thể được độ. Chúng ta có nhân duyên đầy 
đủ, vấn đề là có thiện căn, phước đức hay không? Có thiện căn, 
phước đức  tức là tin sâu nguyện thiết, y giáo phụng hành,  đây 
chính là thiện căn, phước đức. Nếu không tin, không có nguyện 
lực, không chịu y giáo phụng hành, vẫn tùy thuận tập khí phiền não 
của mình thì trong ba điều kiện này, tuy bạn có nhân duyên nhưng 



305Pháp sư Tịnh Không

không đủ thiện căn, phước đức. Chính là điều mà trước đây lão 
cư sĩ Lý Bỉnh Nam đã nói: bạn vẫn theo nghiệp mà thọ báo như 
cũ, bạn vẫn bị nghiệp lực kéo đi, bạn không ra khỏi luân hồi, không 
thoát khỏi ba đường ác.  Ba điều kiện buộc phải đồng thời đầy 
đủ thì người ấy trong đời này vượt thoát được rồi. Rất nhiều năm 
về trước, khi tôi ở Đài Loan, giáo sư Lam Cát Phú đến hỏi tôi về 
điều kiện vãng sanh,  tôi bèn dựa theo một câu kinh văn  trong 
kinh A-di-đà để trả lời ông, kinh A-di-đà nói: “Không thể dùng ít 
thiện căn, phước đức, nhân duyên mà được sanh về cõi kia.” Chúng ta 
ngày nay thông thường nói thiện căn, phước đức, nhân duyên đều 
có, thế nhưng ít, nếu ít thì không thể “được sanh về cõi kia”; hay 
nói cách khác, phải nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều nhân 
duyên mới chắc chắn sanh Tịnh độ. Trong kinh Phật đã nói rõ ràng 
như vậy, nói sáng tỏ như vậy, chúng ta phải biết. 

Làm thế nào để hàng phục tâm phẫn nộ?  Đây là đại học 
vấn,  đây là công phu chân thật.  Người biết dụng công,  người 
có tính cảnh giác cao,  khi ý niệm sân giận vừa khởi lên liền 
niệm “Nam-mô A-di-đà Phật”, dùng câu Phật hiệu này đè ý niệm 
này xuống, đây gọi là biết niệm Phật. Ý niệm vừa khởi, ý niệm thứ 
nhất là tâm phẫn nộ thì ý niệm thứ hai là A-di-đà Phật, từng giây 
từng phút phải dùng công phu này, sau đó bạn mới biết được sự 
thù thắng của pháp môn niệm Phật. Trong tám vạn bốn ngàn pháp 
môn thì pháp môn này tiện lợi, có thể dùng mọi lúc mọi nơi, hơn 
nữa dùng vô cùng hiệu quả. Cổ đức thường nói: “Không sợ niệm 
khởi, chỉ sợ giác chậm.” Niệm chính là ý niệm tham sân si, ý niệm 



306 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tự tư tự lợi, ý niệm tùy thuận tập khí phiền não, những ý niệm này 
chắc chắn sẽ khởi, vì vô thủy kiếp đến nay đã huân tập thành, bạn 
là phàm phu thì đâu có lý nào không khởi phiền não? Niệm thứ 
nhất khởi lên rồi, niệm thứ hai liền cảnh giác ngay, dùng câu Phật 
hiệu san bằng nó, đè nó xuống. Công phu này dùng lâu rồi, thật 
ra mà nói nếu bạn thật sự chịu dụng công thì thông thường nói 
ba năm,  từ ba năm đến năm năm chắc chắn thành công.  Mấu 
chốt chính là tính cảnh giác cao, vừa khởi ý niệm thì lập tức đề 
khởi Phật hiệu, đây là chỗ thù thắng vô song của Tịnh độ. Phàm 
phu thật đáng thương, khi phiền não khởi lên, ý niệm thứ hai lại 
tiếp tục khởi,  thế là phiền não niệm niệm tăng trưởng,  cứ như 
vậy mới khiến mình trong đời này dù cho gặp được pháp duyên 
thù thắng cũng không thể thành tựu, đạo lý là ở chỗ này. Chúng ta 
ngày nay biết sự việc này rồi, hiểu rõ đạo lý này thì phải hết lòng 
nỗ lực mà học tập. Niệm Phật như thế nào? Chính là cách niệm 
này; phải dùng cho thuần thục, mọi lúc mọi nơi đều có thể đề 
khởi lên được, hoàn toàn khống chế được phiền não của chính 
mình,  cho nên có thể xoay chuyển được cảnh giới. Bạn chính 
mình biết rất rõ ràng, rất sáng tỏ, phiền não nhẹ, trí tuệ tăng, công 
phu sẽ thấy hiệu quả. 

Cho dù là hoằng pháp lợi sanh,  làm việc lợi ích chúng 
sanh cũng đều phải xem duyên phận. Từ xưa đến nay, cao nhân, 
đại đức,  rất nhiều vị cả đời không gặp được duyên; không gặp 
được duyên thì họ tự tu, họ thành công, họ tự độ chính mình. Khi 
không có duyên thì tự độ, khi có duyên thì giúp đỡ chúng sanh, 



307Pháp sư Tịnh Không

duyên tuyệt đối không được cưỡng cầu. Phật dạy chúng ta phải tùy 
duyên, nếu bạn cưỡng cầu thì bạn chắc chắn sanh phiền não. Cho 
nên chư Phật Bồ-tát, tổ sư đại đức thường xuyên dạy bảo chúng 
ta tùy duyên mà không phan duyên. Tùy duyên thì tâm của bạn 
thanh tịnh, bình đẳng; phan duyên thì tâm không thanh tịnh, tâm 
không bình đẳng;  hay nói cách khác,  bạn sanh phiền não chứ 
không sanh trí tuệ. Tùy duyên thì sanh trí tuệ, không sanh phiền 
não, chúng ta nhất định phải hiểu rõ, đây là sự thật. 

Không dễ gì gặp được Phật pháp, nhất định phải hiểu sự thật 
này, trong kệ khai kinh đã nói: “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp 
được”, đây là thật, không phải giả. Nếu bạn thật sự hiểu rõ thì bạn 
mới biết trân quý. Bạn gặp được Phật pháp, vì sao không biết trân 
quý Phật pháp vậy? Vì bạn không hiểu rõ, không biết lợi ích của 
nó, không biết sự đáng quý của nó, không biết nó khó gặp như 
vậy. Cư sĩ Bành Tế Thanh nói rất hay: “Một ngày hiếm có khó gặp 
trong vô lượng kiếp đến nay”, chúng ta ngày nay gặp được là vô lượng 
kiếp hiếm có khó gặp, đâu phải dễ dàng mà bạn đời đời kiếp kiếp 
đều gặp được. Những lời này có nói quá mức hay không? Chúng 
ta hãy bình tĩnh tư duy, quan sát tỉ mỉ thì biết thôi. Bạn đừng nói 
toàn thế giới ngày nay, chỉ nói Singapore ngày nay dân số hơn 3 
triệu người, có mấy người gặp được? Trong 3 triệu người, có bao 
nhiêu người gặp được Phật pháp? Trong Phật pháp, có bao nhiêu 
người có thể gặp được Phật pháp thuần chánh? Chúng tôi cũng 
xem như ở nơi đây hoằng pháp nhiều năm rồi.  Trước đây, mỗi 
năm tôi đến đây giảng một tháng, tôi ước tính sơ bộ cũng chưa 



308 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đến 3.000 người mà thôi. Trong 3.000 người này, người thật sự 
có thể giác ngộ thì được mấy người? Không có nổi 300 người, có 
thể được 30 người thì cũng không tệ rồi. Cho nên, loại trừ dần 
dần đến sau cùng thì không còn được mấy người. Như vậy đối với 
lời nói của cổ nhân thì chúng ta mới khẳng định, không mảy may 
nghi hoặc. Sau đó nghĩ đến bản thân, chúng ta may mắn biết bao! 

Học Phật, mấu chốt của thành bại là gì? Ngày đầu tiên tôi 
học Phật, nhờ có đại sư Chương Gia dạy tôi “nhìn thấu, buông 
xuống”,  mấu chốt thành bại của bạn là do bốn chữ này quyết 
định. Bạn không thể nhìn thấu, không thể buông xuống thì đời này 
cùng lắm là kết duyên trong Phật pháp mà thôi. “Kết duyên”, vô 
lượng kiếp đến nay, chúng ta trước đây đã kết duyên không ít lần 
rồi, cho nên mới gọi là thiện căn sâu dày. Thế Tôn nói với chúng 
ta trong kinh Vô Lượng Thọ, nhóm vương tử A-xà trong đời quá 
khứ đã từng cúng dường 400 ức Phật. “Ức” là con số của Ấn Độ, 
con số này chênh lệch rất lớn, một trăm ngàn cũng gọi là ức, một 
triệu cũng gọi là ức, mười triệu cũng gọi là ức. Chúng ta chỉ tính 
con số thấp nhất là một trăm ngàn, một ức là một trăm ngàn, vậy 
con số 400 ức này  cũng là con số tương đối lớn rồi.  Trong đời 
quá khứ đã từng nhiều lần tiếp xúc với Phật pháp, đã gieo trồng 
thiện căn, nhưng thiện căn này trong kinh A-di-đà nói là ít thiện 
căn, vẫn không phải nhiều. Do đây có thể biết, tập khí của chúng 
ta nghiêm trọng dường nào, vì sao vậy? Chúng ta xem trong kinh 
thì thấy được thôi, nhóm vương tử A-xà nghe Thế Tôn giảng kinh 
Vô Lượng Thọ mà vẫn chưa phát tâm cầu sanh Tịnh độ; họ chỉ 



309Pháp sư Tịnh Không

phát tâm là: “Chúng con tương lai làm Phật cũng muốn giống như 
A-di-đà Phật vậy”, chưa có phát tâm cầu sanh. Nếu phát tâm cầu 
sanh Tịnh độ thì mới gọi là nhiều thiện căn. Cho nên vương tử 
A-xà  vẫn thuộc về ít thiện căn, ít phước đức; mặc dù có nhiều 
nhân duyên nhưng ông ít thiện căn, ít phước đức nên không thể 
thành tựu. 

Chúng ta xét lại bản thân một chút,  chúng ta có phải ít 
thiện căn, ít phước đức hay không?  Điều này phải suy xét thật 
kỹ. Nếu thật sự ít thiện căn, phước đức thì có cách gì cứu chữa hay 
không? Có, bạn chân thật có thể nhìn thấu, chân thật có thể buông 
xuống, chân thật có thể cầu học thì trong thời gian mấy năm, ít 
thiện căn của bạn có thể biến thành nhiều thiện căn, đó chính là 
ngày đêm phải tăng cường huân tu Phật pháp. Tại Singapore, ví 
dụ rõ rệt nhất là ông Trần Quang Biệt, lão lâm trưởng của Cư Sĩ 
Lâm, tuy ông học Phật từ nhỏ, hộ trì Phật pháp 50-60 năm, nhưng 
ít thiện căn, thiện căn và phước đức của ông đều ít, nhân duyên 
của ông không ít, nhân duyên thì đầy đủ. Khi về già, thời gian bốn 
năm cuối đời, ông bị bệnh, nằm trên giường bệnh, mỗi ngày ông 
nghe kinh tám tiếng đồng hồ, không gián đoạn ngày nào, điều này 
đã bổ túc thiện căn, phước đức cho ông,  trở thành nhiều thiện 
căn. Trong khi bệnh, ông thật sự buông xuống vạn duyên, nhất 
tâm niệm Phật, cho nên ông thành công, ông đã làm ra một mô 
phạm rất tốt cho chúng ta thấy. 

Chúng ta đừng đợi đến khi lâm chung bị bệnh, nằm ở trên 
giường mới nghe kinh,  đừng như vậy,  mà phải làm ngay bây 



310 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

giờ! Ông nằm trên giường bệnh nghe được bốn năm thì có thể 
biết trước ngày giờ ra đi. Chúng ta hiện nay không bị bệnh, nhân 
lúc tuổi còn trẻ thì hãy buông xuống vạn duyên, cũng nghe kinh 
mỗi ngày tám tiếng đồng hồ, tôi tin bốn năm bạn có thể đứng vãng 
sanh, sẽ không bị bệnh, rất có khả năng như vậy. Điều có thể biến 
thành không thể là do nguyên nhân gì? Không chịu làm. Buông 
xuống điều gì? Buông xuống tập khí phiền não, buông xuống tự 
tư tự lợi, buông xuống tham sân si mạn, buông xuống thị phi nhân 
ngã, buông xuống ngũ dục lục trần, bảo bạn phải buông xuống 
những thứ này. 

Chuyên tâm đọc kinh, nghe giảng kinh, niệm Phật, người ba 
năm thành tựu quá nhiều, quá nhiều rồi. Các bạn hãy xem Tịnh 
Độ Thánh Hiền Lục,  xem Vãng Sanh Truyện,  bao nhiêu người 
tu hành sau ba năm là vãng sanh. Thế nên, trước đây có rất nhiều 
người đến hỏi tôi: “Thưa pháp sư, có phải là đúng lúc đó thọ mạng 
của họ hết rồi phải không?” Tôi mỉm cười: “Không hẳn thế. Làm 
gì trùng hợp như vậy? Một người, hai người thì họa may có, còn 
đây thì nhiều người như vậy đều là ba năm, năm năm niệm Phật 
vãng sanh, nên không thể trùng hợp như vậy được.” Đó là nguyên 
nhân gì vậy? Họ không có pháp duyên độ chúng sanh thì họ tự 
mình thành tựu. Đến lúc này, công phu đến trình độ này gọi là 
sanh tử tự tại, họ có thể đi bất cứ lúc nào, muốn đi là đi, họ cảm 
thấy thế gian này không có pháp duyên, không có đối tượng chúng 
sanh để độ, ở lại thế gian này không có ý nghĩa gì, thế nên họ ra 
đi. Trước tiên đến thế giới Tây Phương Cực Lạc gặp A-di-đà Phật, 



311Pháp sư Tịnh Không

sau khi gặp A-di-đà Phật rồi, ở nơi nào có duyên thì họ đến nơi đó 
để độ chúng sanh, không hạn định ở địa cầu này. Đến thế giới Tây 
Phương Cực Lạc thì không gian hoạt động của chúng ta là tận hư 
không khắp pháp giới, không gian hoạt động rất lớn. Duyên ở nơi 
này chưa chín muồi, nhưng duyên ở thế giới phương khác đã chín 
muồi rồi thì có thể đi đến thế giới khác, không bị hạn cuộc ở thế 
gian này, chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Không sân giận, hãy xem sự thành tựu của điều này là “bản 
thân mau thành tựu”, bạn thành tựu rất nhanh. “Tâm trí vô ngại”, 
vô ngại tức là không có chướng ngại, trí tuệ của bạn không có 
chướng ngại. Tướng hảo các căn trang nghiêm, “ai thấy cũng đều 
kính mến”, làm thế nào thành tựu những điều này? Không có sân 
giận. Khi bạn sân giận thì vẻ mặt rất xấu xí, cho nên tướng mạo 
không đẹp, mọi người nhìn thấy bạn đều không hoan hỷ; lìa sân 
giận thì tướng mạo sẽ đẹp, thân thể cũng tốt, ai nấy nhìn thấy bạn 
đều sanh tâm hoan hỷ, bởi vì bạn có thể vui vẻ đối xử với người 
khác thì người khác cũng vui vẻ đối với bạn. Bộ dạng sân giận thì 
ai cũng chẳng muốn nhìn.  Chúng ta sống trong xã hội này,  có 
duyên hay không có duyên với mọi người, đây là một nhân tố rất 
quan trọng. Tốt rồi, hôm nay giảng đến chỗ này. 



LÌA TÂM TÀ ĐẢO 
MÀ HÀNH BỐ THÍ

Tập 85 (số 19-014-0085)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo trang thứ mười bốn, bắt đầu xem kinh văn hàng thứ ba: 

Lìa tâm tà đảo mà hành bố thí thì thường được nhiều 
tiền của, không ai có thể xâm đoạt;  hằng sanh chánh kiến, 
gia đình chánh tín; thấy Phật nghe pháp, cúng dường chúng 
tăng, thường không quên mất tâm đại Bồ-đề. 

Đoạn kinh văn nhỏ này nói không ngu si mà hành bố thí thì 
lợi ích đạt được là “thường không quên mất tâm đại Bồ-đề”. Phần 
tiếp theo từ câu “đây là bậc đại sĩ” trở xuống đến “lợi ích lớn như 
vậy” là phần tổng kết của đoạn này, chính là phần tổng kết dùng 
thập thiện nghiệp mà tu bố thí. “Tà đảo”, tà là tà kiến, đảo là điên 



313Pháp sư Tịnh Không

đảo, tà kiến điên đảo chính là ngu si. “Lìa tâm tà đảo mà hành bố 
thí”, đây là chúng ta thông thường nói không ngu si, không ngu si 
mà hành bố thí. “Thường được nhiều tiền của, không ai có thể xâm 
đoạt”, đây là nói lợi ích tổng quát. 

Quả báo riêng biệt của không ngu si mà hành bố thí, nếu 
chỉ nói riêng về quả báo của việc này  thì là  “hằng sanh chánh 
kiến”, hằng là vĩnh hằng, chánh là chánh tri chánh kiến; hay nói 
cách khác, chính là đại sư Lục tổ Huệ Năng trong Tông môn nói 
là “thường sanh trí tuệ”. Ngài gặp Ngũ tổ liền nói: “Trong tâm đệ 
tử thường sanh trí tuệ.” Chúng ta biết vì sao ngài thường sanh trí 
tuệ,  là do ngài không ngu si mà hành bố thí nên được quả báo 
này. Chúng ta bình thường có tu học như vậy hay không? “Gia 
đình chánh tín”,  không những bản thân sanh chánh tri chánh 
kiến, đây là một điều trong câu “hằng sanh chánh kiến, gia đình 
chánh tín”,  họ thọ sanh không phải thọ sanh trong nhà người 
bình thường, nhất định là sanh vào trong gia đình Phật giáo có 
chánh tín. Tại sao vậy? Vì bản thân họ có chánh tri chánh kiến, 
nếu bản thân không đầy đủ chánh tri chánh kiến thì sẽ không 
sanh vào gia đình chánh tri chánh kiến, đây là cảm ứng. Khổng 
phu tử trong phần Hệ từ truyện của Chu Dịch đã nói: “Vật tụ theo 
loài, người phân theo nhóm”, người chánh kiến thì ưa thích người 
thích chánh kiến, người tà kiến thì ưa thích người tà kiến. Cho 
nên cổ nhân đã từng dạy người, muốn quan sát một người, xem 
người này là người chánh kiến hay là người tà kiến, nhìn từ chỗ 
nào vậy? Xem bạn bè kết giao của họ, xem họ cùng làm bạn với 



314 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

những hạng người nào. Nếu bạn bè mà họ qua lại đều là chánh tri 
chánh kiến thì người này chắc chắn là chánh tri chánh kiến; nếu 
những người mà họ giao du là tà tri tà kiến thì họ cũng khó tránh 
khỏi tri kiến bất chánh, đây là đạo lý nhất định. Cho nên, nhìn bạn 
họ thì có thể biết họ vậy. 

Đã là chánh tri chánh kiến  thì nhất định  “thấy Phật nghe 
pháp, cúng dường chúng tăng”, đây là thân cận tam bảo. Quý vị nhất 
định phải biết, trong pháp thế xuất thế gian, thân cận tam bảo là 
người đại phước đức, cũng là người đại trí tuệ. Thế nhưng ngày 
nay tam bảo ở thế gian đã suy vi rồi, suy vi là do chỉ có tam bảo 
hình thức, không có tam bảo thực chất. Quý vị phải biết rằng, tam 
bảo thực chất mới hữu hiệu,  chúng ta mới có thể thật sự được 
phước tuệ. Tam bảo thực chất, trong Đàn Kinh nói rất hay, Lục tổ 
nói: “Phật là giác, pháp là chánh, tăng là tịnh.” Cho nên ngài dạy 
người quy y giác, quy y chánh, quy y tịnh. Giác, chánh, tịnh là tam 
bảo thực chất, Phật pháp tăng chính là giác chánh tịnh. Tuy nhiên 
người hiện nay biết Phật pháp tăng, nhưng không biết nội hàm 
của Phật pháp tăng là giác chánh tịnh. Nhắc đến Phật liền nghĩ 
đến tượng Phật, nhắc đến pháp liền nghĩ đến kinh điển, nhắc đến 
tăng liền nghĩ đến người xuất gia, nghĩ sai rồi! Cho nên không đạt 
được lợi ích chân thật của Phật pháp. 

Trụ trì tam bảo đối với sự hoằng truyền, tu học Phật pháp là 
vô cùng quan trọng, không thể thiếu được; bạn có thực chất mà 
không có hình tượng thì thực chất cũng vỡ tan. Phật Bồ-tát chỉ 
dạy chúng ta, nhìn thấy tượng Phật phải nghĩ đến giác ngộ, giác 



315Pháp sư Tịnh Không

mà không mê, ý nghĩa chân thật của việc cúng dường tượng Phật 
là ở chỗ này. Nhìn thấy kinh điển, không chỉ là kinh điển, mà chỉ 
cần nhìn thấy quyển sách, nhìn thấy văn tự thì lập tức có thể nghĩ 
đến chánh mà không tà, đây là thật sự quy y pháp, thật sự bạn đã 
thấy Phật, thấy pháp rồi. Nhìn thấy người xuất gia thì nghĩ đến 
sáu căn thanh tịnh, mảy trần không nhiễm, đây là bạn thật sự kính 
tăng.  Thấy Phật, nghe pháp, kính tăng, phải giảng như vậy mới 
được. Cho nên, hình tượng tam bảo  từng giây từng phút đang 
nhắc nhở chúng ta, không có hình tượng này thì chúng ta rất dễ 
quên, chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay tùy thuận tập khí phiền 
não nên tự nhiên bị phiền não kéo đi. Thế nên, vì sao chúng ta 
phải cúng dường tam bảo? Mục đích là từng giây từng phút nhắc 
nhở mình, đây chính là ân huệ lớn nhất  mà tam bảo trên hình 
tượng đã cho chúng ta, nếu không thì lấy gì để nhắc nhở chúng ta? 

Giác mà không mê, làm thế nào giác? Chánh mà không tà, làm 
sao để chánh? Tịnh mà không nhiễm, làm sao tịnh được? Những 
đạo lý lớn này đều ở trong kinh điển. Cho nên, Phật khuyên dạy 
chúng ta phải “thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói”. Đọc tụng là 
then chốt, thường xuyên đọc tụng, thường xuyên vì người diễn 
nói, diễn là làm được. Thập thiện nghiệp đạo là môn học cơ bản của 
nhà Phật, bất luận bạn tu tông phái nào, bất luận bạn tu pháp môn 
nào, Đại thừa hay là Tiểu thừa cũng vậy, Hiển giáo, Mật giáo, Tông 
môn, Giáo hạ, đây vẫn là môn học chung, thảy đều phải tu. Có 
môn học chung này thì người này mới là đệ tử Phật, người hiện 
nay gọi là tín đồ Phật giáo. Không có nền tảng này thì đại sư Thiên 



316 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Thai gọi là “danh tự đệ tử”, là “danh tự tức Phật” trong Lục tức Phật 
mà ngài đã nói. Dùng Lục tức đối với chúng ta thì đó chính là tín 
đồ Phật giáo trên danh tự, là hữu danh vô thực. Nếu thật làm thì 
vào được quán hạnh vị, đó là đệ tử Phật ở địa vị quán hạnh, họ 
thật làm. Nếu làm đến khi thật sự có thành tích xuất hiện thì đây 
chính là đệ tử Phật tương tợ vị. 

Những ai là tương tợ vị?  A-la-hán, Bích-chi Phật,  Bồ-tát 
Quyền giáo, Phật của Tạng giáo, Phật của Thông giáo là tương tợ 
đệ tử Phật. Đến khi phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp 
thân thì bạn là đệ tử Phật đích thực. Đệ tử Phật đích thực đều cắm 
gốc từ thập thiện nghiệp đạo, nếu chúng ta vứt bỏ thập thiện thì 
một bước cũng chẳng thể tiến tới được đạo Bồ-đề, đây là lời chân 
thật. Tại sao vậy? Không có thập thiện nghiệp đạo thì bạn không 
có điểm khởi đầu, bạn chẳng thể bước được một bước nào trên 
đạo Bồ-đề. Thế nên chúng ta mới hiểu được, có biết bao người học 
Phật đang ở ngoài cửa Phật, chưa bước vào ngưỡng cửa. Phải đầy 
đủ thập thiện nghiệp đạo thì bạn mới bước vào ngưỡng cửa, sau đó 
bạn từng bước tiến vào, bạn mới vào được cửa lớn của nhà Phật. 

Nếu chúng ta dùng 50 cấp bậc của Bồ-tát để làm thí dụ, thì 
địa vị Thập tín là cửa lớn, Sơ tín là vào cửa, đến Thập tín là ở trong 
cửa lớn, Bồ-tát Thập trụ đã vào cửa thứ hai, Bồ-tát Thập hồi hướng 
đã vào đến cửa thứ ba, Bồ-tát Địa thượng9 là vào nhà, đăng đường 
nhập thất rồi. Cửa lớn, cửa hai, cửa ba,  rất nhiều đồng tu chưa 

9	  Trước Sơ địa gọi là Địa tiền, từ Sơ địa trở lên gọi là Địa thượng. 



317Pháp sư Tịnh Không

từng nhìn thấy. Nếu quý vị đến Trung Quốc du lịch, lưu ý kỹ thì 
thấy vào thời xưa nhà người giàu có ở Bắc Kinh còn có nhà tứ hợp 
viện, trong tứ hợp viện có cửa lớn, cửa hai, không có cửa ba, thế 
nhưng bạn đến cung Ung Hòa mà xem, có cửa lớn, cửa hai, cửa 
ba. Cung Ung Hòa là nhà mà trước đây hoàng đế Ung Chính khi 
làm hoàng tử cư trú, sau khi ông làm hoàng đế thì đem nhà ở của 
mình hiến cúng làm chùa Phật, đây là chánh tín, hiến cúng là cúng 
dường tam bảo. Cho nên, nhìn thấy kiến trúc này không giống 
như những kiến trúc dân gian thông thường, sân vườn rất sâu, tứ 
hợp viện có nhất tiến, nhị tiến, tam tiến, tứ tiến. Ở Trung Quốc đại 
lục, gia đình phú quý đại khái đều có tam, tứ tiến. Thời kỳ kháng 
chiến tôi sống tại Hồ Nam một năm, tôi ở tại Hoành Sơn. Căn 
nhà mà tôi ở từng là nhà của một gia đình giàu có, nhà của họ là tứ 
hợp viện tam tiến, ở phía sau là hoa viên, họ là gia đình tương đối 
giàu có, nhưng thời đó đã suy tàn rồi. Con cháu đời sau nhân khẩu 
rất ít, người không nhiều nữa, gia tộc này suy rồi. Thế nhưng bạn 
nhìn thấy kiến trúc của gia đình họ thì biết được họ không phải là 
gia đình thông thường, cho nên sân vườn rất sâu. 

Tóm lại bản thân chúng ta phải biết rằng, chúng ta hiện tại là 
đang ở trong cửa Phật hay ở ngoài cửa? Chúng ta đã bước vào cửa 
lớn, liệu còn có thể bước vào cửa thứ hai hay không? Chỉ cần bước 
vào được cửa lớn, thật sự có thể phát tâm Bồ-đề, nhất hướng chuyên 
niệm A-di-đà Phật  thì chắc chắn được sanh. Thế gian này thứ gì 
cũng đều là giả, không có gì là thật cả, chỉ có niệm Phật vãng sanh 
là thật. Cái giả thì chúng ta phải buông xuống, phải xả bỏ, cái thật 



318 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thì phải nắm giữ thật chặt, dứt khoát không được lơi lỏng. Cho nên 
không ngu si mà hành bố thí thì mới có thể sanh vào nhà chánh tín. 

Ngày nay, Phật giáo chúng ta như Cư Sĩ Lâm, Tịnh tông Học 
hội, thưa với quý vị đây là nhà chánh tín, chúng ta hằng ngày ở đây 
nghiên cứu, thảo luận, tu học chánh pháp.  Tuy chúng ta không 
lớn lên trong gia đình Phật giáo, nhưng ngày nay chúng ta có nhân 
duyên thù thắng này, chúng ta cư trú trong môi trường này thì chính 
là sanh vào nhà chánh tín. Ở nơi này, chúng ta có duyên thấy Phật, 
nghe pháp, cúng tăng, duyên này thù thắng biết bao. “Thấy Phật” 
là kiến tánh; “nghe pháp” là rõ lý, chúng ta hiểu rõ ràng, hiểu sáng 
tỏ chân tướng của vũ trụ nhân sinh; “cúng tăng” là chung sống hòa 
thuận, đối xử bình đẳng, không chỉ là đối với chúng thường trụ của 
chúng ta, mà không phân quốc độ. Chúng ta không gọi là quốc 
gia, mà gọi là quốc độ, vì phạm vi của quốc gia thì nhỏ, chưa thoát 
khỏi trái đất, còn phạm vi của quốc độ thì lớn, quốc độ là khu vực 
giáo hóa của một vị Phật, một tam thiên đại thiên thế giới thì gọi 
là quốc độ. Trong thái không bao la có vô lượng vô biên cõi nước 
của chư Phật, không phân quốc độ, không phân chủng tộc, không 
phân tôn giáo, đều đối xử bình đẳng, chung sống hòa thuận, đây 
gọi là cúng dường. Ở trong việc cúng dường này mà tu học, tu học 
điều gì? Tu học sáu căn thanh tịnh, mảy trần không nhiễm. Cúng 
dường là phước, thanh tịnh không nhiễm là tuệ, phước tuệ song 
tu. “Thường không quên mất tâm đại Bồ-đề”, tâm vô thượng Bồ-
đề, hằng luôn ghi nhớ, luôn thực hành tâm vô thượng Bồ-đề vào 
trong đời sống, đoạn nhỏ này là nói về không ngu si. 



BỐ THÍ TRANG NGHIÊM

Đây là bậc đại sĩ, khi tu đạo Bồ-tát, hành thập thiện nghiệp 
vào trong bố thí trang nghiêm nên được lợi ích lớn như vậy. 

Đây là phần tổng kết việc dùng thập thiện nghiệp mà tu bố 
thí ba-la-mật. “Như vậy” tức là như những gì đã nói ở phần trước. 
Trong đoạn này Thế Tôn đã nói rất tỉ mỉ, phần sau đều là nói sơ 
lược, chúng ta phải hiểu được ý nghĩa thuyết pháp của ngài. 

Trong sáu ba-la-mật thì bố thí được nói chi tiết,  từ trì giới 
trở về sau thì đều nói sơ lược. Trong phần nói sơ lược, chúng ta 
nhất định phải dùng thí dụ ở phần trước, thí dụ ở phần trước sẽ 
được dùng xuyên suốt toàn kinh. Ví dụ đọc đến trì giới, bạn phải 
nghĩ đến trì giới không sát sanh thì được lợi ích gì, trì giới không 
trộm cắp thì được lợi ích gì, trì giới không tà dâm thì được lợi ích 
gì, liên tục cho đến không ngu si, mỗi một điều đều như vậy, phần 
sau thì Phật không nói nữa, chúng ta tự mình phải hiểu, đây gọi là 



320 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

suy một ra ba. Cho đến phần cuối cùng của kinh văn là “phương 
tiện”, phía sau lục độ là tứ vô lượng tâm, tứ nhiếp pháp, ba mươi 
bảy phẩm trợ đạo, chỉ quán, phương tiện, mỗi một điều đều là như 
vậy. Ví dụ nói tu chỉ quán, không sát sanh mà tu chỉ quán trang 
nghiêm, không trộm cắp mà tu chỉ quán trang nghiêm, không tà 
dâm mà tu chỉ quán trang nghiêm, ở trong mỗi câu đều có mười 
điều, chúng ta tự mình phải suy ra được. Thế Tôn ở đây là nêu thí 
dụ để nói, khi thực hành từng li từng tí vào trong đời sống của 
chúng ta thì không có pháp nào mà không đầy đủ mười pháp, bất 
kỳ pháp nào cũng đầy đủ mười pháp, đây mới là đạt đến chí thiện. 

Phần mở đầu của bộ kinh này dạy chúng ta: “Ngày đêm thường 
niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp.” Trong nhà 
Phật nói khái quát thì là tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng 
pháp môn, mỗi một pháp đều đầy đủ mười pháp, đây mới thật 
sự là làm được thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán 
sát thiện pháp,  chẳng để mảy may bất thiện xen tạp.  Chúng ta 
niệm Phật, niệm câu Phật hiệu này, chúng ta hiện nay hiểu được 
rồi, không sát sanh mà chấp trì danh hiệu, không trộm cắp mà 
chấp trì danh hiệu, không tà dâm mà chấp trì danh hiệu, cho đến 
không tham, không sân, không si mà chấp trì danh hiệu, thì sanh 
về thế giới Tây Phương Cực Lạc  đương nhiên là người thượng 
thiện, trong từng tiếng Phật hiệu đều đầy đủ thập thiện nghiệp, 
chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 



TRÌ GIỚI TRANG NGHIÊM

Tập 86 (số 19-014-0086)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười bốn, hàng thứ ba từ dưới lên: 

Này long vương! Nêu ra điều trọng yếu để nói: Hành đạo 
thập thiện vào trong trì giới trang nghiêm nên có thể sanh ra 
hết thảy nghĩa lợi của Phật pháp, đầy đủ đại nguyện. 

Công đức lợi ích từ đây trở về sau nói  chính là điều thứ 
nhất trong phần trước mà chúng ta đọc đến là hành thập thiện 
bố thí. Dùng trong bố thí trang nghiêm thì “thường được nhiều 
tiền của, không ai có thể xâm đoạt” là tổng thuyết, những phần 
sau đều là tổng thuyết, sẽ không nói tỉ mỉ từng điều, từng điều ra 
nữa. Thế nhưng ở phần trước Phật đã khải thị cho chúng ta, tức là 
nói cho chúng ta biết, con người ở thế gian này, ngạn ngữ thường 



322 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nói: “Một miếng ăn, một hớp nước không gì không định trước”, ý 
nghĩa này quả thật là sâu rộng vô hạn. Quả báo một đời của chúng 
ta cũng vô cùng phức tạp, cho dù sự việc nhỏ cực kỳ vi tế cũng 
đều có nhân từ trước, qua đây chúng ta biết được sự phức tạp của 
nhân này. 

Cùng là thực hành bố thí,  trong bố thí bất luận là lớn hay 
nhỏ, xả một đồng cũng tốt, xả ức vạn tiền cũng tốt, bất luận là 
bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy,  nếu đầy đủ thập thiện  thì 
phước báo đó viên mãn, không mảy may khiếm khuyết. Nếu có 
một điều trong thập thiện bị khiếm khuyết thì quả báo này không 
viên mãn. Xem trong quả báo của bạn, nếu bạn còn những việc 
nào bất như ý, hiện nay bạn suy nghĩ thì biết ngay, là trong lúc tu 
nhân có chỗ nào đó bị khiếm khuyết, cho nên quả báo không viên 
mãn. Từ chỗ này chúng ta mới thật sự thể hội được thế nào gọi là 
một miếng ăn, một hớp nước không gì không định trước, và thế 
nào gọi là tự làm tự chịu, chúng ta mới thật sự hiểu rõ. Nhân quả 
này thật ra mà nói thì nó rất chi li, chỉ có thật sự thể hội được, thật 
sự hiểu được đạo lý này thì tâm mới thật sự an định, tuyệt đối sẽ 
không oán trời trách người. Vì sao vậy? Động một ý niệm oán trời 
trách người  thì chúng ta lại tạo nghiệp bất thiện rồi, chiêu cảm 
đến việc bất như ý cho đời sau, đây là chân tướng sự thật. 

Ở phần trước trong kinh, Phật nêu lên ví dụ này chỉ là nói 
một cách sơ lược, chưa nói cặn kẽ, đại sư Thiên Thai đã giải thích 
cặn kẽ  cho chúng ta trong “Bách giới thiên như”.  Vì sao như 
vậy? Chúng ta học Phật đến bây giờ mới hiểu được đạo lý này, chỉ 



323Pháp sư Tịnh Không

riêng trong một hạnh bố thí là đã đầy đủ thập thiện, bạn có biết 
không? Trong mỗi một điều mục của thập thiện, như trong mục 
không sát sanh thì có không sát sanh của không sát sanh, không sát 
sanh của không trộm cắp, không sát sanh của không tà dâm, thậm 
chí là không sát sanh của không tham, không sát sanh của không 
si. Nếu bạn quan sát như vậy thì quá tỉ mỉ rồi. Phương pháp quan 
sát này, đại sư Thiên Thai khi giảng kinh Pháp Hoa đã dạy chúng 
ta, ngài dạy chúng ta nhìn mười pháp giới, trong mỗi một pháp 
giới đều đầy đủ mười pháp giới. Trong pháp giới Phật, có pháp 
giới Bồ-tát trong pháp giới Phật, có pháp giới Thanh văn trong 
pháp giới Phật,  thậm chí có pháp giới địa ngục trong pháp giới 
Phật. Trong pháp giới người, có pháp giới Phật trong pháp giới 
người, có pháp giới trời trong pháp giới người, cũng có pháp giới 
súc sanh trong pháp giới người. Mỗi một pháp giới đều đầy đủ 
mười pháp giới, tổng cộng là một trăm pháp giới, đều là nói một 
cách sơ lược. Trong một trăm pháp giới, mỗi một pháp giới lại 
đầy đủ một trăm pháp giới. Ai hiểu được đạo lý này? Ai có thể 
có năng lực để quan sát vi tế? “Thật tướng các pháp”, nói dễ như 
vậy sao!  Chúng ta ngày nay nói một cách đơn giản dễ hiểu  là 
chân tướng của vũ trụ nhân sinh, hoặc gọi là chân tướng của tất 
cả chúng sanh trong hư không pháp giới, cho dù chúng ta có thể 
trong một pháp giới thấy được mười pháp giới thì cũng chỉ là thấy 
được ngoài da, vẫn chẳng phải là thâm nhập. Nếu thâm nhập quan 
sát thì thấy không có bờ mé, không có cùng tận. Thấu tột nguồn 
pháp, nguồn pháp thì không có đáy, không có bờ mé. 



324 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Phải làm thế nào mới có thể khế nhập cảnh giới này?  Cổ 
đức thường nói với chúng ta: “Nhiều một việc không bằng ít một 
việc, ít một việc không bằng không việc gì”, chúng ta từ câu nói 
này, rồi giống như công thức toán học mà suy ra: “Hữu tâm không 
bằng vô tâm.” Pháp thân đại sĩ là vô tâm, trong mười pháp giới thì 
tứ thánh pháp giới vẫn là hữu tâm. Hữu tâm làm thiện không bằng 
vô tâm làm thiện; hữu tâm là rơi vào trong ý thức, vô tâm chính là 
chân tâm, chính là chân như bản tánh. Chúng ta phải tỉ mỉ hướng 
tâm vào trong mà thể hội. Kinh văn trở xuống đều là nói tổng 
quát, không cần nói kỹ như phần trước. Phần trước đã hiểu rồi thì 
phần sau bạn tự mình có thể thể hội được. 

“Hành đạo thập thiện vào trong trì giới trang nghiêm”,  thực 
hành thập thiện vào trong trì giới.  Chúng ta cũng phải tư duy 
giống như phần trước là  “lìa sát sanh mà trì giới”.  Phần tổng 
thuyết sau đó là “nên có thể sanh ra hết thảy nghĩa lợi của Phật pháp, 
đầy đủ đại nguyện”. Phần sau chỉ nói về quả báo riêng của lìa sát 
sanh, ở đây Phật nói tỉnh lược, để chúng ta tự mình suy ra. Lìa 
trộm cắp mà trì giới, quả báo chung là giống nhau, còn quả báo 
riêng biệt thì chúng ta phải tự suy ra. Bạn hãy tư duy thật kỹ từng 
điều một thì bạn sẽ khai ngộ. Từ chỗ này chúng ta có thể thể hội 
được rằng thập thiện nghiệp là căn bản của tu hành, lìa thập thiện 
nghiệp thì không những không thể sanh tất cả Phật pháp, mà tất 
cả thiện pháp của thế gian cũng không thể sanh ra. Từ chỗ này 
chúng ta nghĩ đến vì sao Thế Tôn vừa mở đầu bộ kinh này đã nói 
với chúng ta: “Chẳng để mảy may bất thiện xen tạp.” Câu khai thị 



325Pháp sư Tịnh Không

này quan trọng, nếu có mảy may bất thiện xen tạp trong đó thì 
không phải là Phật pháp. Quý vị phải biết,  Phật pháp là pháp 
thuần thiện. Thế nào là Phật pháp? Nhất chân pháp giới là Phật 
pháp. Vì sao lại có mười pháp giới? Vì tu tất cả thiện pháp mà xen 
tạp bất thiện. Trong mười pháp giới xen tạp bất thiện, xen tạp bất 
thiện càng ít thì càng đi lên, càng nhiều thì càng đi xuống, chẳng 
phải là việc như vậy hay sao? Xen tạp bất thiện nhiều thì đây là súc 
sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Lẽ nào người trong địa ngục chưa từng tu 
thiện, chưa từng khởi ý niệm thiện hay sao? Không thể nào! Tâm 
tưởng và tạo tác của tất cả chúng sanh đều là thiện ác lẫn lộn, hãy 
xem họ là thiện nhiều hay là ác nhiều. Thiện nhiều, ác ít là phước 
báo nhân thiên trong lục đạo; thiện ít, ác nhiều là khổ báo của ba 
đường ác. Cho dù là ở tứ thánh pháp giới thì vẫn là thiện nhiều, ác 
ít, họ vẫn chưa hoàn toàn lìa ác. 

Cái gì là ác? Vọng tưởng, phân biệt là ác. Ác cực kỳ vi tế, trong 
kinh gọi là mảy may bất thiện. Bất thiện đó của họ thật sự là chỉ 
có mảy may, bất thiện tuy rất nhẹ nhưng vẫn chướng đạo, chướng 
ngại bạn không thể nhập nhất chân pháp giới. Chúng ta không 
hiểu đạo lý này, thế nên trong đời sống thường ngày lơ là sơ ý, còn 
cho rằng có thể bỏ qua giới rất nhỏ,  điều bất thiện rất nhỏ thì 
không sao cả, chỉ cần đại thể tốt lên là được rồi, chúng ta thường 
hay tự an ủi mình như vậy. “Đại thể rất tốt”, xin thưa với quý vị đó 
là đối xử với xã hội, đối xử với người khác, yêu cầu người khác 
không được quá nghiêm khắc,  ngay cả Phật pháp cũng không 
được phép. Tại sao vậy? Vì yêu cầu quá nghiêm khắc thì họ không 



326 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đến nữa. Giảng đường giảng kinh không phải là trường học, họ 
thích đến thì đến,  không thích thì không đến,  cho nên không 
được quá nghiêm khắc.  Mặc dù ngày nay chúng ta nói cộng tu 
cùng nhau nhưng cũng không được quá nghiêm khắc. Đạo tràng 
tu hành nghiêm khắc thật sự thì các đại đức thời xưa đã làm được 
rồi, các ngài thật giống như đi học vậy, đăng ký tham gia, không 
phải nói là bạn thích đến thì đến, thích đi thì đi, không phải vậy. 

Tịnh tông của chúng ta năm xưa, đạo tràng Lô Sơn của Viễn 
công10 là liên xã đầu tiên tại Trung Quốc, đồng tham đạo hữu có 
123 người, đây là số người cố định, tuyệt đối không phải bạn muốn 
tham gia thì đến tham gia, bạn muốn rời khỏi thì rời khỏi, không 
phải vậy. Mọi người thật sự có chí nguyện, chí đồng đạo hợp, cùng 
nhau cộng tu niệm Phật, 123 người đó đều thành tựu, đây là đạo 
tràng tu hành chân chánh vào thời xưa.  Niệm Phật đường của 
chúng ta ngày nay đã thoáng hơn rồi, đây là gì vậy? Đây là đạo 
tràng tiếp dẫn; tiếp dẫn quảng đại quần chúng thì không thể yêu 
cầu nghiêm khắc như vậy. Trong khi tiếp dẫn mọi người một thời 
gian dài thì thiện căn phước đức nhân duyên đã chín muồi. Chín 
muồi là thế nào? Họ thật sự muốn vãng sanh, lúc này thì có thể 
nghiêm khắc,  xem coi có bao nhiêu người,  số người bao nhiêu 
không quan trọng. Bồ-tát Giác Minh Diệu Hạnh đã nói trong Tây 
Phương Xác Chỉ, họ tổng cộng có mười hai người chí đồng đạo 
hợp, mười hai người ở trong một đạo tràng nhỏ tiến tu, chỉ một 

10	  Tức là đại sư Huệ Viễn.



327Pháp sư Tịnh Không

phương hướng,  một mục tiêu,  chí đồng đạo hợp  nên mười hai 
người này đều thành tựu. 

Số người ít nhất, lấy một tăng đoàn để nói là bốn người; hay 
nói cách khác, bốn người trở lên là được rồi. Đã thật rõ ràng, thật 
sáng tỏ sự việc này rồi thì bốn người chúng ta kiên định quyết tâm 
cầu sanh Tịnh độ, mọi duyên của thế gian này thảy đều buông 
xuống, có đạo tràng nhỏ như thế thì được! Xác thực làm được lục 
hòa kính một cách rất viên mãn. Không dễ gì tìm được bốn người 
chí đồng đạo hợp, hai người ở chung với nhau mà còn muốn 
cãi nhau, còn muốn ý kiến bất hòa rồi  thì bạn còn có cách nào 
nữa! Bạn mới biết rằng bốn người đồng tâm là việc khó khăn biết 
bao. Sau đó nghĩ đến Viễn công năm xưa còn tại thế, thành tựu 
123 người thật là không thể nghĩ bàn. Những đạo tràng vào thời 
xưa có lẽ là Bồ-tát thị hiện làm gương cho chúng ta, làm mô phạm 
cho chúng ta thấy, hy vọng chúng ta có thể học tập. 

Đây là hành thập thiện nghiệp, nhấn mạnh ở chữ  “hành”, 
hành chính là thực hành, thực hành ở việc trì giới, trì giới trang 
nghiêm.  Trang nghiêm, nói theo hiện nay là  tốt đẹp, viên mãn 
không có khiếm khuyết. Ý nghĩa là viên mãn tốt đẹp,  chúng ta 
trì giới mới có thể viên mãn. “Có thể sanh ra hết thảy nghĩa lợi của 
Phật pháp”, “nghĩa” là đạo lý, đối với tất cả đạo lý của Phật pháp 
đều hiểu rõ. “Lợi” là lợi ích, là thọ dụng. Trì giới ở đây là nghĩa 
rộng chứ không phải nghĩa hẹp, bởi vì lục độ là tiêu chuẩn hành vi 
của Bồ-tát. Trì giới, nói theo cách nói hiện nay của chúng ta chính 
là tuân thủ pháp tắc. Con người bất luận là sống một mình hay là 



328 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

chung sống với mọi người, đều phải có quy luật; đặc biệt là chung 
sống với mọi người, nhất định phải tuân thủ pháp tắc, nhất định 
phải tuân thủ giáo giới của đức Phật. Cho nên không hẳn là các 
giới điều, mà phàm là những giáo huấn được nói trong kinh thì 
đều là giới pháp, lời khuyên răn, vì vậy phải hiểu rõ ý nghĩa, hành 
vi phải tuân thủ. Ngoài những điều này ra thì hiến pháp, pháp luật, 
quy định của quốc gia cũng đều phải tuân thủ. Vào trong nhà của 
người khác, gọi là “gia có gia quy, quốc có quốc pháp”, chúng ta phải 
tuân thủ quy củ gia đình người ta. Quy củ của mỗi gia đình không 
như nhau, như đạo tràng Phật giáo chúng ta, đạo tràng nhiều như 
vậy, mỗi một đạo tràng đều có quy củ riêng của mình. Chúng ta 
xem quy ước thường trụ mà mỗi một đạo tràng đặt ra đều không 
như nhau, chúng ta trước tiên phải đi xem thử,  không biết thì 
trước hết phải hỏi, trong đạo tràng có tri khách, họ chính là người 
quản lý việc này, phải thỉnh giáo nơi họ. Đặc biệt là chủng tộc khác 
nhau,  tôn giáo khác nhau. Hôm kia, Ấn Độ giáo nói với chúng 
ta về lễ nghi phổ thông được coi trọng nhất của Ấn Độ giáo, bất 
luận là bạn biếu tặng họ cái gì, hoặc là họ biếu tặng bạn vật gì, nhất 
định phải dùng tay phải. Họ tặng quà mà bạn nhận bằng tay trái là 
đại bất kính. Chúng ta thì không sao cả, nhưng ở chỗ họ thì không 
được.  Bạn tặng quà cho họ,  nhất định phải đưa bằng tay phải; 
họ tặng quà, bạn nhất định phải dùng tay phải để nhận, không 
được dùng tay trái. Chúng ta phải biết thì mới có thể “đầy đủ đại 
nguyện”. Đầy đủ đại nguyện chính là có cầu tất ứng mà chúng ta 
thường nói, chúng ta có nguyện cầu gì thì đều có thể đạt được như 



329Pháp sư Tịnh Không

ý. Đây là thực hành thập thiện vào trong trì giới. 
Vì sao tuân thủ luật nghi thì có thể đạt được như ý? Quý vị 

phải biết, một người tuân thủ pháp tắc thì sẽ được mọi người tôn 
kính hoan nghênh, được nhiều người giúp đỡ. Nếu bạn thường 
xuyên không tuân thủ pháp tắc thì người ta không có lòng tin đối 
với bạn, khi bạn cần sự giúp đỡ thì người khác sẽ không giúp đỡ 
bạn,  bạn làm việc gì cũng có rất nhiều chướng ngại,  thành tựu 
sẽ khó khăn. Cho nên, Phật đem việc tuân thủ pháp tắc xếp ở vị 
trí thứ hai, bố thí đặt ở hàng đầu. Bố thí thì phải thật sự buông 
xuống, vì sao vậy? Bạn thật sự buông xuống thì bạn mới có thể 
tuân thủ pháp tắc, bạn bỏ đi phân biệt, chấp trước của mình thì 
bạn có thể tuân thủ pháp tắc; bạn không thể bỏ đi thành kiến 
của mình, không thể bỏ đi sự chấp trước của mình thì không thể 
tuân thủ pháp tắc. Cho nên trình tự của sáu ba-la-mật không thể 
đảo lộn được, mắt xích này gắn liền với mắt xích kia: không thể 
bố thí thì không thể tuân thủ pháp tắc; không thể tuân thủ pháp 
tắc thì chắc chắn không thể nhẫn nhục; không thể nhẫn nhục thì 
bạn chắc chắn sẽ không có tiến bộ. Cái này móc nối với cái kia. 
Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



NHẪN NHỤC TRANG NGHIÊM

Tập 87 (số 19-014-0087)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười bốn, hàng cuối cùng: 

Nhẫn nhục trang nghiêm nên được viên âm của Phật, đủ 
các tướng hảo. 

Đây là nói hành thập thiện nghiệp đạo, thực hành vào trong 
nhẫn nhục ba-la-mật. Hai câu phía trước của đoạn kinh văn này sẽ 
xuyên suốt toàn bộ tất cả kinh văn bên dưới, đó là câu “nêu ra điều 
trọng yếu để nói, hành đạo thập thiện”, tiếp theo chính là “vào trong 
nhẫn nhục trang nghiêm nên được viên âm của Phật, đủ các tướng 
hảo”, đọc như vậy thì ý nghĩa sẽ rất hoàn chỉnh. Đây là người kết 
tập kinh tạng đã tỉnh lược về mặt văn tự, cách tỉnh lược này là mỹ 
hóa văn chương. Người Trung Quốc bất luận là trên văn tự hay 



331Pháp sư Tịnh Không

trong ngôn ngữ, đều chú trọng “giản yếu tường minh”, tức là tuy 
đơn giản, yếu lĩnh, nhưng vẫn tường tận, rõ ràng, phù hợp với tiêu 
chuẩn này thì là văn chương hay, ngôn ngữ hay. Vì vậy phiên dịch 
kinh Phật cũng phải tuân thủ theo nguyên tắc này. Chúng ta đọc 
tụng, nghiên cứu, giảng giải nhất định phải hiểu được nghĩa thú 
viên mãn đầy đủ hàm chứa trong bài văn, đều là nêu ra điều trọng 
yếu để nói. 

Nhẫn nhục là việc rất khó làm, đặc biệt là khi bị sỉ nhục. Sáu 
ba-la-mật trong Phật pháp Đại thừa, Phật chỉ nói một chữ “nhẫn”, 
mà không phải chuyên chỉ cho nhẫn nhục.  Sau khi Phật pháp 
truyền vào Trung Quốc,  pháp sư dịch kinh  đặc biệt thêm chữ 
“nhục” vào điều này, nguyên nhân là gì? Người có học ở Trung 
Quốc thời xưa, chúng ta gọi là giai cấp sĩ đại phu, nói theo hiện 
nay  thì chính là phần tử trí thức.  Người Trung Quốc vô cùng 
tôn kính phần tử trí thức, có thể nói Trung Quốc lập quốc 5.000 
năm nay, phần tử trí thức giữ địa vị vô cùng quan trọng, bất luận 
là thay đổi triều đại như thế nào, không ai không tôn trọng phần 
tử trí thức,  cho nên có câu “tuyển chọn người tài đức”.  Trước 
đây giai cấp sĩ đại phu có câu: “Kẻ sĩ có thể chết, không thể bị 
nhục”, người có học ở Trung Quốc xem việc bị sỉ nhục là vô cùng 
nghiêm trọng, đây là điều không thể nhẫn chịu được; chém đầu 
cũng không sao, còn có thể chịu được, chứ bị sỉ nhục thì không 
thể chịu được. Pháp sư dịch kinh nhìn thấy giai cấp sĩ đại phu có 
sự chấp trước nghiêm trọng như vậy, cho nên đã thêm chữ “nhục” 
vào phía sau chữ “nhẫn”.  Nếu như nhục còn có thể nhẫn  thì 



332 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đương nhiên không có gì không thể nhẫn được, mọi thứ đều có 
thể nhẫn được, cho nên đặc biệt dùng chữ “nhẫn nhục”. Chúng ta 
phải hiểu danh từ này, trong nguyên văn kinh Đại thừa, kinh điển 
tiếng Phạn hoặc là kinh điển tiếng Pa-li ngày nay, kinh điển bằng 
tiếng Tạng đều không có nghĩa nhẫn nhục này, chúng ta phải biết 
điều này. 

Nếu không thể nhẫn  thì chúng ta có thể tưởng tượng ra 
được. Chúng ta cũng nhìn thấy rất nhiều người,  thậm chí kể cả 
chính mình, bạn xem khi bạn không nhẫn được thì đức tướng đó 
nó sẽ như thế nào? Thử soi gương là biết ngay, hiện nay có thể 
ghi hình thì càng rõ hơn, bạn xem bộ dạng đó như thế nào? Chắc 
chắn không thể khiến người khác nhìn thấy mà sanh tâm hoan hỷ 
được, sẽ khiến người khác nhìn thấy sợ hãi, chán ngán, tránh xa 
bạn, không dám đến gần. Tình trạng này, bất luận là thế pháp hay 
Phật pháp thì đều là phá hoại chứ không phải thành tựu. 

Nếu chúng ta muốn có được thành tựu viên mãn trong pháp 
thế xuất thế gian thì nhẫn là công phu, nhẫn là mấu chốt. Ngạn 
ngữ Trung Quốc thường nói:  “Việc nhỏ không thể nhẫn thì sẽ 
hỏng việc lớn”, trong kinh Kim Cang Bát-nhã mà mọi người đọc 
rất thuộc, Phật đã nói một câu danh ngôn: “Hết thảy pháp thành 
tựu nơi nhẫn.” Thế xuất thế gian bất luận việc lớn việc nhỏ, bạn 
muốn thành tựu thì phải làm được nhẫn. Ý nghĩa của nhẫn sâu 
rộng vô tận.  Điều quan trọng nhất là trong đời sống thường 
ngày, con người chắc chắn không thể tách rời xã hội để tồn tại 
độc lập, mà con người nhất định phải dựa vào đại chúng, sống 



333Pháp sư Tịnh Không

chung với đại chúng nếu không thể nhẫn thì làm sao được? Nhất 
là trong thời đại mạt pháp hiện nay, thời đại này phiền phức rất 
nhiều. Trong kinh Vô Lượng Thọ, Thế Tôn vô cùng cảm thán nói 
với chúng ta:  “Đời trước không tốt, không biết đạo đức, không có 
người dạy.” Chúng ta từ nhỏ không được tiếp nhận nền giáo dục 
tốt đẹp nên đã dưỡng thành rất nhiều tập khí bất thiện, rất khó 
sống chung với đại chúng, điều này khó! 

Chúng ta thử xem pháp thế xuất thế gian, phàm là người có 
thành tựu,  làm sự nghiệp càng lớn,  có địa vị càng cao  thì càng 
khiêm tốn, càng hòa kính, như vậy họ mới được người khác tôn 
kính, được người khác ngưỡng mộ, họ làm một việc có thể khiến 
bạn cả đời cảm ơn không hết. Trước đây khi còn trẻ, tôi từng làm 
nhân viên công vụ nhỏ,  có đi làm.  Khi đi làm có lúc công việc 
không nhiều thì chúng tôi ở văn phòng xem báo chí, đọc sách, đây 
là việc thường làm.  Tôi có thói quen xấu, đó là ngồi trên ghế 
không ngồi cho đàng hoàng, mà dựa lưng ra sau ghế, chổng hai 
chân ghế phía trước lên, nằm rất thoải mái. Thủ trưởng của tôi từ 
phía sau đi đến, vỗ vỗ lên vai tôi, tôi vừa thấy liền đứng dậy ngay, 
ông không hề khiển trách tôi, ngược lại còn nói rất nhẹ nhàng từ 
tốn, ông nói: “Anh ngồi như vậy dễ bị ngã, dễ bị thương đó.” Ông 
không nói gì khác, một lần dạy bảo mà cả đời không quên, tôi vĩnh 
viễn sửa đổi tật xấu này. Nếu như ông quát tháo một trận, mắng 
tôi một trận, lên lớp [dạy đời] một trận, thì khi ông đi rồi tôi vẫn 
ngồi kiểu như vậy, vì không phải khâm phục từ nội tâm, chúng ta 
phải hiểu đạo lý này. Ông chỉ dạy tôi, chẳng khác nào cho tôi một 



334 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

buổi học, tôi hiểu được rồi, nếu tôi làm thủ trưởng thì tôi nên đối 
xử với cấp dưới của mình như thế nào để có được sự ủng hộ chân 
thành từ họ, để họ hết lòng phụ trách làm việc cho tôi? Đều là do 
khiêm kính. Khiêm tốn và cung kính người khác, từng giây từng 
phút chỉ cần chúng ta lưu ý thận trọng thì nơi nơi đều là chỗ để 
chúng ta học tập. 

Trước đây đại sư Thái Hư đề xướng “Bồ-tát học xứ”,  trước 
tiên chúng ta phải học cách chung sống với mọi người.  Chung 
sống với mọi người thì điều quan trọng nhất là phải hòa thành 
một khối với mọi người. Ngày nay, Phật giáo chúng ta không bằng 
Ki-tô giáo, Thiên Chúa giáo, nguyên nhân là chúng ta không thể 
hòa thành một khối với người nghèo khổ nhất, không thể sống 
cuộc sống nghèo khổ. Hôm qua có hai vị nữ tu Thiên Chúa giáo 
đến thăm tôi, cho nên thời gian giảng kinh của chúng ta đã chậm 
nửa tiếng đồng hồ. Tôi tiếp kiến họ, họ ở châu Phi xây một bệnh 
viện, họ nói với tôi là người châu Phi vô cùng đáng thương, họ 
đã làm việc ở bên đó 12 năm rồi,  bệnh viện và trường học rất 
ít,  cho nên bệnh nhân đi khám bệnh phải đi quãng đường rất 
xa mới có thể đến phòng khám của họ. Họ mong có được một 
chiếc xe cứu thương, nên họ đến tìm tôi, tôi nhận lời tặng họ một 
chiếc xe. Chúng tôi nghe rồi thì vô cùng cảm động, những nơi đó 
thì người trong Phật giáo chúng ta đều không muốn đi, còn họ thì 
chịu đi, lại có thể chịu khổ giống như cư dân ở đó vậy, không hề 
có mảy may than vãn, mà hòa thành một khối với mọi người, toàn 
tâm toàn lực chăm sóc những người này, giúp đỡ những người này. 



335Pháp sư Tịnh Không

Giống như nữ tu Hứa Triết của Singapore chúng ta, bà cả đời 
cũng làm như vậy. Trong mắt bà chỉ có chúng sanh khổ nạn, người 
già, người bệnh, trước giờ bà chưa từng nghĩ đến bản thân, luôn 
hòa thành một khối với những người này.  Đây là hy hữu hiếm 
có,  đây là việc mà chúng ta rất cần phải noi theo,  cần phải chú 
ý đến. Trong thế pháp và Phật pháp, cổ thánh tiên hiền chỉ dạy 
chúng ta, chúng ta ở cương vị công tác nào thì nhất định phải làm 
tốt công việc thuộc bổn phận của mình, mỗi người đều có thể 
làm tốt công việc bổn phận của mình thì thế giới này tốt đẹp hài 
hòa. Mọi người cần phải hỗ trợ hợp tác, nếu không có công phu 
nhẫn nhục thì không thể thành tựu. Nhẫn nhục thì nhất định phải 
được thực hiện trong đời sống thường ngày của chúng ta, mọi việc 
đều phải nhẫn, Phật dạy chúng ta tùy duyên, nếu không thể nhẫn 
thì không thể tùy duyên; khăng khăng muốn thuận theo ý của 
mình, thuận theo sự ưa ghét của mình thì khó rồi. Đâu biết rằng 
sự ưa ghét của chính mình là phiền não, khiến tâm không thanh 
tịnh; có thể buông xuống sự ưa ghét của chính mình, hằng thuận 
chúng sanh, tùy hỷ công đức thì công đức đó chính là nhẫn nhục 
ba-la-mật. 

“Trang nghiêm” chính là làm đến tận thiện tận mỹ, bạn tu 
nhẫn nhục đến mức độ tận thiện tận mỹ thì bạn được quả báo. Hai 
câu trên là nói tổng quát. “Được viên âm của Phật”, Phật dùng một 
âm thanh thuyết pháp, chúng sanh tùy loại đều nghe hiểu, âm này 
mới là viên âm. “Đủ các tướng hảo”, nhân tố của tướng hảo quả thật 
rất nhiều, trong rất nhiều nhân tố thì nhân tố đứng đầu là nhẫn 



336 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nhục. Bồ-tát tu thành Phật còn phải đặc biệt dùng thời gian 100 
kiếp, đây không phải là thời gian ngắn, để tu ba mươi hai tướng 
tốt, tám mươi vẻ đẹp; 100 kiếp này tu pháp môn gì vậy? Thưa với 
quý vị, vẫn là sáu ba-la-mật, nhưng trong sáu ba-la-mật lấy nhẫn 
nhục ba-la-mật làm đầu. Chúng ta muốn hỏi, vì sao các ngài phải 
tu tướng hảo? Vì chúng sanh thích tướng hảo, chúng sanh thích 
tướng hảo nên Phật dùng tướng hảo để nhiếp thọ chúng sanh. 

Xác thực là tướng hảo của Phật đã độ rất nhiều chúng 
sanh. Chúng ta xem trong kinh điển, A-nan là một ví dụ rõ rệt 
nhất.  Tại sao A-nan xuất gia?  Vì sao học với Thích-ca Mâu-ni 
Phật? Chính là nhìn thấy tướng hảo của ngài. Trong kinh Lăng-
nghiêm, Phật hỏi A-nan: “Tại sao ông phát tâm xuất gia?” A-nan 
đáp:  “Vì ngưỡng mộ tướng hảo của Phật.”  Phật nói tướng hảo 
này không phải do cha mẹ sinh ra, đây là do ngài tu được. Cho 
nên A-nan phát tâm học Phật, không học gì khác mà muốn học 
tướng hảo. Như vậy bạn mới biết được tướng hảo nhiếp thọ chúng 
sanh, sức mạnh này mạnh biết bao! Thật ra mà nói, Thích-ca Mâu-
ni Phật sớm đã chứng được quả địa cứu cánh viên mãn rồi, ngài còn 
cần tu tướng hảo sao? Ngài làm ra cho phàm phu sáu cõi chúng ta 
xem. Phàm phu sáu cõi có người nào không muốn mình có tướng 
hảo đâu! Người nào cũng muốn có tướng hảo, bất luận bạn là dân 
tộc nào,  bất luận bạn tin tôn giáo nào,  có người nào  mà không 
muốn mình có thân thể khỏe mạnh, dung mạo xinh đẹp? Đều có 
mong muốn này. Phật thị hiện như vậy là nói cho bạn biết, mong 
muốn này của bạn có thể toại nguyện, chỉ cần bạn tu nhẫn nhục 



337Pháp sư Tịnh Không

ba-la-mật thì sẽ đạt được nguyện vọng của mình. 
Nhẫn được mọi việc,  nhẫn được mọi lúc,  nhẫn được mọi 

nơi,  nhẫn nhục ba-la-mật viên mãn  chính là tướng hảo quang 
minh viên mãn.  Cho nên quý vị đồng tu phải biết,  nhẫn nhục 
là phương tiện trước tiên của thiền định, một người không thể 
nhẫn thì không cách gì tu định được. Định là Phật pháp, bất luận 
Đại thừa, Tiểu thừa, Hiển giáo, Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ thì 
định là mấu chốt, thảy đều tu thiền định. Tám vạn bốn ngàn pháp 
môn chỉ là tám vạn bốn ngàn phương pháp khác nhau, cách thức 
khác nhau, tu điều gì vậy? Thảy đều tu thiền định. Nhẫn nhục làm 
không được thì chẳng cách gì tu thiền định. Cho nên, Phật nói với 
Bồ-tát sáu điều nguyên tắc tu hành này là có thứ lớp, dứt khoát 
không được đảo lộn. 

Điều thứ nhất là bố thí,  là dạy bạn buông xuống; nếu bạn 
không thể buông xuống  thì bạn sẽ không giữ quy củ,  giữ quy 
củ là trì giới; bạn không thể giữ quy củ thì bạn chắc chắn không 
thể nhẫn nhục; bạn không thể nhẫn nhục thì bạn chắc chắn sẽ 
không có tiến bộ, tiến bộ là tinh tấn; không có tiến bộ thì làm sao 
có thể đắc thiền định? Cho nên, sáu điều này giống như lên sáu 
tầng lầu lớn vậy, không có tầng phía dưới thì nhất định không có 
tầng phía trên. Chúng ta phải tu như thế nào đây? Phải tu từ bố 
thí. Thật sự buông xuống được, thật sự giữ quy củ, tuân thủ pháp 
tắc, tuyệt đối không được phép đắp nặn bản thân thành một nhân 
vật đặc thù, đó là sai rồi. Tại sao vậy? Vì xa rời quần chúng. Xa rời 
quần chúng thì sẽ không được quần chúng giúp đỡ; hay nói cách 



338 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

khác, bạn đã trở nên cô lập. Nếu bạn cô lập thì bất luận pháp thế 
gian hay xuất thế gian thảy đều thất bại. 

Cho nên, chúng ta hãy quan sát tỉ mỉ xưa nay trong và ngoài 
nước, người thành công chắc chắn là được mọi người ủng hộ, được 
mọi người yêu mến. Nhất là hiện nay xã hội dân chủ tự do cởi 
mở,  tranh cử dựa vào phiếu bầu để trúng cử, phiếu bầu thì nhờ 
vào sự yêu mến, sự ủng hộ của quần chúng đối với bạn. Bạn ngày 
thường không chăm lo người khác thì ai chịu giúp đỡ bạn? Cho 
nên, chung sống với mọi người là học vấn lớn nhất, chung sống với 
mọi người thì phải bố thí, trì giới, nhẫn nhục. Làm được ba điều này 
rồi thì trong nhà Phật gọi là pháp duyên của bạn thù thắng, công 
đức vô lượng. Tốt rồi, hôm nay chúng ta giảng đến đây. 



TINH TẤN TRANG NGHIÊM

Tập 88 (số 19-014-0088)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, hàng thứ nhất: 

Tinh tấn trang nghiêm nên có thể phá trừ ma oán, vào 
pháp tạng của Phật. 

Đây là nói thực hành thập thiện nghiệp vào môn tinh tấn của 
hạnh Bồ-tát thì sẽ có được công đức thù thắng. Phần trước ở điều 
trì giới, kinh văn nói rằng: “Này long vương! Nêu ra điều trọng yếu 
để nói, hành đạo thập thiện”, chúng ta đem câu này nối vào phía 
trước thì ý nghĩa sẽ hoàn chỉnh, “vào trong tinh tấn trang nghiêm 
nên có thể phá trừ ma oán, vào pháp tạng của Phật”. Câu phía trước 
đều thông với mỗi một câu bên dưới. “Tấn” là cầu tiến bộ, tiến bộ 
nhất định phải “tinh”, người đời đều biết cầu tiến bộ, nhưng đã lơ 



340 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

là chữ “tinh” này nên biến thành tạp tấn, nói khó nghe một chút 
là loạn tấn. Như vậy không thể thành tựu Phật pháp, Phật pháp 
là pháp giác ngộ chân thật, là trí tuệ chân thật, nếu tâm bị tạp, bị 
loạn thì tâm thanh tịnh chắc chắn không thể hiện tiền, tâm chân 
thành nhất định bị phá hoại. Nếu người không có chân thành, tâm 
không thanh tịnh thì ma oán nhất định sẽ thừa cơ hội nhập vào. 

Ma oán là chỉ cho phiền não, trong kinh Bát Đại Nhân 
Giác, Phật đã nói với chúng ta về bốn loại ma là: ngũ ấm ma, phiền 
não ma, tử ma, thiên ma. Ở đây dùng hai chữ “ma oán” thì đã bao 
gồm toàn bộ rồi. Chúng sanh lục đạo từ vô lượng kiếp đến nay đã 
kết vô lượng vô biên ân ân oán oán với tất cả chúng sanh, cho nên 
vì sao trên đường Bồ-đề lại khó đi như vậy, từ xưa đến nay biết 
bao người tu hành muốn thành tựu nhưng cuối cùng đều bị ma 
oán chướng ngại. Ở đây Phật nhắc nhở chúng ta, nhân tố chướng 
ngại nhiều vô cùng nhưng nhân tố quan trọng nhất chính là tâm 
hạnh bất thiện của chúng ta, khởi tâm động niệm đều rơi vào thập 
ác, lại không biết tinh tấn thì đương nhiên ma sẽ chướng đạo, bạn 
làm sao có thể thành tựu được? 

Người thế gian không có trí tuệ, nhìn vấn đề rất nông cạn, rất 
ngắn tạm, chỉ nhắm đến cái lợi nhỏ trước mắt mà làm hại cái lợi 
lớn chân thật vĩnh hằng. Chỉ có người có trí tuệ chân thật thì họ 
nhìn thấy rõ ràng, họ biết cái lợi nhỏ trước mắt chắc chắn không 
phải là lợi ích, mà là tai họa, tai họa thì phải xa lìa. Trong kinh luận 
Đại, Tiểu thừa Phật đã nói rất nhiều: “Thập thiện là bạn tốt, thập ác 
là oan gia”, chúng ta khởi tâm động niệm rơi vào thập ác nghiệp là 



341Pháp sư Tịnh Không

tự mình làm ma oán của chính mình, ma oán không phải đến từ 
bên ngoài.  Ma là giày vò,  tự mình giày vò bản thân,  oán là oán 
hại, chúng ta nhất định phải nhận thức rõ ràng. Thật sự tinh tấn thì 
tinh thần, thời gian của bạn đều tập trung vào trong đạo nghiệp, 
ma oán tuy nhiều nhưng không có kẽ hở thì nó không vào được. 

Ví dụ trong bộ kinh này Phật dạy Bồ-tát rằng: Bồ-tát có một 
pháp có thể đoạn tất cả các đường ác khổ của thế gian. Tất cả các 
đường ác khổ của thế gian này chính là ma oán. Tất cả các đường ác 
của thế gian không chỉ là nói lục đạo, mà bao gồm thập pháp giới, 
đó là pháp gì? “Ngày đêm thường niệm, tư duy, quán sát thiện pháp.” 
Ngày đêm thường niệm, “thường” là không gián đoạn, ngày đêm 
không gián đoạn thì tâm này trụ trong ý niệm thiện, niệm ác sẽ 
không vào được, đây là chân thật tinh tấn. Trong pháp môn niệm 
Phật, chấp trì câu Phật hiệu này là đại thiện, câu lục tự hồng danh 
này là thiện trong thiện, bạn không thể hiểu nghĩa của nó.  Hai 
mươi bốn giờ niệm Phật không gián đoạn, người hiện nay nghiệp 
chướng sâu nặng, tinh thần và thể lực làm không nổi. Lão pháp sư 
Đế Nhàn nói rất hay: “Bạn niệm mệt rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi 
khỏe rồi tiếp tục niệm”, như vậy cũng được, như vậy cũng xem là 
thường niệm, cũng được xem là không gián đoạn. Vấn đề là bạn 
phải giữ cho chắc, từng giây từng phút đều có thể đề khởi Phật 
hiệu, đây gọi là tinh tấn. 

Từ đó cho thấy sự tinh tấn trang nghiêm, chúng ta hằng ngày 
niệm kệ hồi hướng:  “Nguyện đem công đức này, trang nghiêm 
Phật Tịnh độ”,  thế nào là công đức?  Nếu như không có công 



342 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đức thì bài kệ này là niệm suông. Chân thật tinh tấn thì đem sự 
chân thật tinh tấn này mà trang nghiêm. Phần trước đã nói, đem 
sự bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, chúng ta thật làm thì hãy 
dùng những điều này mà trang nghiêm cõi Phật, trang nghiêm 
Phật Tịnh độ. Phật Tịnh độ ở đâu? Hư không pháp giới, nơi nào 
cũng đều là Phật Tịnh độ, cho nên trong kinh thường nói: “Tâm 
tịnh thì cõi Phật tịnh.” Chúng ta ngày nay vì sao không nhìn thấy 
Phật Tịnh độ? Vì tâm không thanh tịnh. Tại sao tâm không thanh 
tịnh? Tôi thường hay nói, có tự tư tự lợi thì tâm bạn không thanh 
tịnh. Trong kinh Kim Cang nói: “Tướng ta, tướng người, tướng 
chúng sanh, tướng thọ giả”,  tự tư tự lợi là tướng ta, tướng ta là 
cửa ải đầu tiên. Không thể đột phá cửa ải này thì mọi sự tu hành 
đều là giả, bất luận tu như thế nào thì bạn cũng đều ở ngoài cửa 
Phật, bạn không thể vào cửa Phật. Phá chấp ta rồi, thật sự đạt đến 
không có ta, quý vị đều biết người này mới là Tu-đà-hoàn, trong 
Viên giáo của Đại thừa thì bạn là Bồ-tát quả vị Sơ tín, bạn được 
xem là đã vào cửa. Cho nên, bản thân chúng ta phải thường xuyên 
cảnh tỉnh chính mình, nếu còn có một niệm tư tâm, còn có một 
niệm vì mình thì chúng ta biết rất rõ là chúng ta vẫn ở ngoài cửa 
Phật, chưa vào cửa được. Trong pháp Tiểu thừa gọi là “quả vị thấy 
đạo”, chứng quả Tu-đà-hoàn là thấy được đạo, vừa vào cửa là thấy 
đạo. Việc này có khó không? Nói khó cũng không khó, mà nói dễ 
cũng không dễ, mấu chốt là chỗ nào vậy? Bản thân bạn có chịu 
buông xuống hay không? Chịu buông xuống thì không khó. 

Phàm phu thành Phật ở trong một niệm. Một niệm giác thì 



343Pháp sư Tịnh Không

phàm phu thành Phật, một niệm mê thì lên xuống sáu cõi. Mê là 
gì? Mê là có mình, niệm niệm vẫn là tranh danh đoạt lợi. Xã hội 
hiện nay, bất luận ở một quốc gia, khu vực nào, chúng ta có thể 
nhìn thấy xung quanh  quả thật đều là tự tư tự lợi,  đều là tranh 
danh đoạt lợi, vậy thì có nguy không? Chúng ta phải nhận thức rõ 
ràng, ngày nay tai nạn trên thế giới do đâu mà ra? Nguồn gốc của 
tai họa là gì? Hãy quan sát và tư duy thật kỹ, Mạnh phu tử nói rất 
hay: “Trên dưới tranh lợi thì quốc gia lâm nguy.” Câu nói này của 
Mạnh tử, năm ấy là nói với Lương Huệ Vương. Ngày nay, chúng ta 
dùng câu nói này để quan sát thế gian, quả thật như Mạnh tử đã 
nói, không có người nào không tranh quyền đoạt lợi. Tranh đoạt 
đến cuối cùng chính là đấu tranh, chiến tranh, kết quả sau cùng 
là thế giới hủy diệt. Đây là xu thế của xã hội hiện nay, chúng ta 
phải thấy rõ ràng. 

Con người đã mất hết luân thường đạo nghĩa rồi, họ sống 
đời sống gì vậy?  Buông thả, trụy lạc,  vậy có nguy không? Năm 
xưa, khi đại sư Ấn Quang còn tại thế  đã nhìn thấy xã hội hiện 
nay  rất rõ ràng.  Đây là Phật Bồ-tát tái lai.  Làm sao cứu vãn xã 
hội, giúp đỡ chúng sanh khổ nạn vượt qua kiếp nạn này? Thế nên, 
ngài cả đời dốc hết sức lực đề xướng giáo dục nhân quả. Giáo dục 
nhân quả bắt đầu nói từ đâu? Bắt đầu nói từ Liễu Phàm Tứ Huấn, 
cho nên ngài cả đời cực lực đề xướng Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm 
Ứng Thiên, An Sĩ Toàn Thư. Chúng ta nghĩ thật kỹ, ba quyển sách 
này quả thật là có thể giúp đỡ người đời vượt qua kiếp nạn. Cách 
giúp đỡ như thế nào? Bản thân chúng ta phải học, phải thông qua 



344 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nỗ lực thực hiện của mình, chúng ta học tập nghiêm túc, y giáo 
phụng hành là tự độ. 

Liễu Phàm Tứ Huấn chủ yếu nói với chúng ta về đạo lý nhân 
quả trong lục đạo luân hồi, chân tướng sự thật của quả báo. Sau 
khi chúng ta đọc xong, tư duy, quan sát thật kỹ, thiết lập lòng tin, 
bạn tin gieo nhân thiện chắc chắn được quả thiện, tạo nghiệp ác 
nhất định có ác báo. Tiêu chuẩn của thiện ác ở chỗ nào? Đại sư 
chọn ra Cảm Ứng Thiên, Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn làm 
tiêu chuẩn thiện ác cho chúng ta. Năm xưa tôi ở thư viện Đài 
Bắc  khuyến khích đồng học dùng Cảm Ứng Thiên,  văn tự của 
Cảm Ứng Thiên không nhiều,  mỗi ngày đọc một lần vào thời 
khóa tối, giúp chính mình phản tỉnh, kiểm điểm lại công và tội 
trong một ngày, hy vọng dựa vào việc này có thể sửa lỗi làm mới, 
đây chính là trì giới ba-la-mật trong Phật pháp. 

Nửa phần phía trước của An Sĩ Toàn Thư là Văn Xương Đế 
Quân Âm Chất Văn, nêu ví dụ giải thích tường tận. Nửa phần sau 
có ba loại: Thứ nhất là Vạn Thiện Tiên Tư, nói về giới sát, nói rất 
cặn kẽ. Thứ hai là Dục Hải Hồi Cuồng, nói về giới dâm. Dâm và 
sát là gốc rễ của lục đạo luân hồi, là nghiệp nhân trực tiếp của ba 
đường ác, đừng cho rằng đây là việc nhỏ. Đây không phải là việc 
nhỏ, tạo tác tội nghiệp này thì chắc chắn sẽ đọa ba đường ác. Cho 
dù bạn chịu tu phước, bạn tu phước lớn đến đâu cũng là hưởng 
phước ở ba đường ác, đều không có phần trong cõi trời người, mà 
hưởng phước ở trong đường ác. Quý vị đồng tu, các bạn hiện nay 
nhìn thật kỹ thì có thể phát hiện rất nhiều thú cưng được nuôi 



345Pháp sư Tịnh Không

trong gia đình giàu có, chúng thật sự là hưởng phước báo, người 
trong nhà yêu thương nó, hầu hạ nó từng li từng tí, đây là phước 
báo chúng tu trong đời quá khứ. Giảng kinh thuyết pháp cũng là 
tu phước, nhưng không thể dứt sanh tử, không thể ra khỏi tam 
giới. Muốn dứt sanh tử, ra khỏi tam giới thì phải thật tu, nhất định 
phải đoạn ác tu thiện,  thật thà niệm Phật, vậy mới có thể vãng 
sanh. Vì sao vậy? Trong kinh điển nhiều lần nói với chúng ta, thế 
giới Tây Phương Cực Lạc là nơi những người thượng thiện cùng 
tụ hội một chỗ, tâm hạnh của chúng ta bất thiện thì không tương 
ưng, niệm Phật có tốt đến đâu, niệm nhiều đi nữa cũng không thể 
đi được, cho nên tâm hạnh phải tương ưng. 

Ở đây Phật nêu ra những lời chính yếu chân thật cho chúng 
ta, ngài chỉ nói mười loại, ngược lại với thập ác chính là thập thiện. 
“Quy y”, quy nghĩa là quay đầu. Quay đầu từ đâu? Từ ác quay về 
thiện.  Y là gì?  Là nương theo lời giáo huấn của Phật.  Bộ kinh 
này chính là lời giáo huấn của Phật, bất luận là Đại thừa, Tiểu 
thừa, Tông môn, Giáo hạ, Hiển giáo, Mật giáo, bản kinh này là 
pháp căn bản của Phật giáo. Tu hành trong nhà Phật bắt đầu học 
từ đâu? Bắt đầu học từ bộ kinh này, tu hành chân thật là khởi tu 
từ đây. 

Đồng tu Tịnh tông Học hội chúng ta, mọi người đều biết 
cương lĩnh tu học, chúng tôi đã đề ra năm khoa mục: tam phước, lục 
hòa, tam học, lục độ và Phổ Hiền thập nguyện. Điều đầu tiên của 
tam phước trong năm khoa mục là “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự 
sư trưởng, từ tâm không giết, tu thập thiện nghiệp”. Bộ kinh này 



346 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

chính là tu thập thiện nghiệp, tu thập thiện nghiệp là sự thực hành 
của hiếu thân, tôn sư,  từ tâm.  Bốn câu trong điều đầu tiên của 
tịnh nghiệp tam phước đều thực hiện trong tu thập thiện nghiệp; 
nếu không tu thập thiện nghiệp thì ba câu phía trước đều là nói 
suông. Bạn hiếu dưỡng cha mẹ như thế nào? Phụng sự sư trưởng 
ra làm sao? Tu tâm từ bi như thế nào? Thảy đều ở trong câu tu 
thập thiện nghiệp, một câu này chính là bộ kinh này, cho nên phải 
hiểu đây là căn bản của căn bản, mười phương ba đời tất cả chư 
Phật Như Lai đều là khởi tu từ đây, bạn nói xem điều này quan 
trọng biết bao! 

Phần cuối của An Sĩ Toàn Thư là Tây Quy Trực Chỉ, khuyên 
dạy mọi người hành thiện tích đức,  niệm Phật cầu sanh Tịnh 
độ thì công đức viên mãn. Vãng sanh Tịnh độ chính là vào pháp 
tạng của Phật,  thật sự khế nhập rồi.  Mục tiêu duy nhất trong 
đời này của chúng ta chính là cầu sanh thế giới Tây Phương Cực 
Lạc. Nếu muốn cầu sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta 
khởi tâm động niệm, tư tưởng ngôn ngữ tạo tác nhất định phải 
tương ưng với lời giáo huấn của Phật,  dứt khoát không được 
làm trái ngược, như vậy chúng ta trong đời này nhất định có thể 
thành tựu. Nếu như làm trái ngược, tâm miệng khác biệt thì đó 
giống như việc mà chúng ta đã làm trong vô lượng kiếp quá khứ 
vậy.  Trong đời quá khứ chúng ta đã từng gặp được pháp môn 
này, tại sao không thành công, tại sao chưa được sanh về Tịnh độ, 
mà trở thành bộ dạng như thế này vậy? Chính là chúng ta chưa 
làm được. Đời này chúng ta gặp được lời giáo huấn của Phật, nếu 



347Pháp sư Tịnh Không

vẫn không làm được như xưa thì sẽ giống như đời quá khứ, đời 
này vẫn là luống công, vẫn phải luân hồi sáu cõi, vẫn phải chịu khổ 
nạn trong ba đường ác. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng 
ta giảng đến đây. 



THIỀN ĐỊNH TRANG NGHIÊM

Tập 89 (số 19-014-0089)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, bắt đầu xem kinh văn hàng thứ hai: 

Thiền định trang nghiêm nên có thể sanh ra niệm tuệ, tàm 
quý, khinh an. 

Đây là nói rõ thực hành thập thiện nghiệp đạo vào trong thiền 
định ba-la-mật, là điều thứ năm của lục độ, nên họ đạt được công 
đức lợi ích thù thắng. Mỗi một điều trong thập thiện, từ không 
sát sanh, không trộm cắp, cho đến không tham, không sân, không 
si đều tương ưng với thiền định. Chúng ta đọc qua kinh văn phía 
trước thì nhất định thể hội được, như trong kinh Hoa Nghiêm đã 
nói  “một là tất cả, tất cả là một”,  tùy chọn ra một pháp  thì tám 
vạn bốn ngàn pháp môn không sót một pháp nào. Bạn xem, trong 



349Pháp sư Tịnh Không

mỗi một pháp đều đầy đủ viên mãn tất cả pháp, đây là Bồ-tát 
hạnh. Quay đầu nhìn lại phàm phu chúng ta, các pháp dường như 
toàn bộ đều rời rạc nhau, không thể nào giống như Phật Bồ-tát, bất 
kỳ một pháp nào cùng tất cả pháp đều dung hợp mật thiết, chặt 
chẽ với nhau. Đây là tánh đức, tự tánh vốn đầy đủ, vốn dĩ như vậy. 

Thiền định trong lục độ, hiện nay chúng ta gọi là tâm có chủ 
tể, nhất định không bị cảnh bên ngoài dao động, người như vậy tu 
hành thì công phu mới có lực, mới có thể có thành tựu. Vào thời 
xưa, phong khí xã hội thuần phác,  lòng người lương thiện;  hay 
nói cách khác, cơ hội bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc tương đối 
ít. Hiện tại thời kỳ mạt pháp, lòng người bất thiện, hữu ý hay vô 
ý chúng ta luôn ảnh hưởng người khác. Bản thân chúng ta luôn 
không cẩn trọng, tín tâm dao động, cho nên chúng ta nỗ lực tu 
hành thế nào cũng đều không thể thành tựu. 

Vậy phải tu hành thế nào mới có thể nhanh chóng bảo đảm 
thành tựu? Tôi nghĩ đây là việc mà mỗi một đồng học đều mong 
cầu, sự việc này tuyệt nhiên không phải là vọng tưởng,  “trong 
cửa nhà Phật, có cầu tất ứng”, đích thực là có thể cầu được. Chư 
Phật Như Lai đại từ đại bi,  ban cho chúng ta pháp môn Tịnh 
độ, đáp ứng mong cầu này của chúng ta, hy vọng trong một đời 
mau chóng viên mãn vô thượng Bồ-đề. Điều này có thể đạt được 
hay không? Nhân tố then chốt chính là ba tư lương “tín nguyện 
hạnh”.  Trong tín nguyện hạnh thì  quan trọng nhất chính là tín 
tâm.  Ngày nay chúng ta có xây dựng tín tâm hay không?  Tin 
tưởng A-di-đà Phật,  tin tưởng kinh luận Tịnh tông  thì có thể 



350 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thành tựu hay không? Chưa chắc! Vì sao vậy? Tâm của bạn không 
định, tâm của bạn vẫn còn bị tất cả người, việc, vật trong xã hội 
ảnh hưởng thì bạn không thể thành tựu. Chúng ta trên đường Bồ-
đề có một chướng ngại nghiêm trọng nhất là ma chướng, nó làm 
cho bạn mất đi tín tâm. Tín tâm bị mất đi rồi thì nguyện lực sẽ yếu 
kém, cho nên thường đổi sang tu các pháp môn khác, thường chạy 
đi các đạo tràng khác, đây gọi là loạn tu, tạp tấn, vậy thì làm sao có 
được thành tựu? 

Chúng ta thấy những người có thành tựu trong thế xuất thế 
gian, bạn chỉ cần quan sát kỹ, vì sao họ có thể thành tựu? Họ có 
tín tâm. Tín tâm của họ càng kiên định, tín tâm càng không dao 
động, càng không bị ảnh hưởng của cảnh giới bên ngoài thì thành 
tựu của họ càng lớn, chắc chắn là tỉ lệ thuận với tín tâm. Chúng 
ta muốn học Phật, Phật là vị thầy lớn bậc nhất của thế xuất thế 
gian, bạn không có tín tâm [với ngài] hơn hẳn tất cả mọi người thì 
làm sao bạn có thể thành tựu được? Sự việc này khó, quá khó quá 
khó, rất không dễ gì kiến lập, cho nên nó chướng ngại chúng ta 
niệm Phật, chướng ngại chúng ta vãng sanh, chướng ngại chúng 
ta tu phước, ngay đến phước báo nho nhỏ của thế gian cũng bị nó 
chướng ngại. 

Chúng tôi nêu lên một thí dụ rất đơn giản để nói, việc cứu 
tế tất cả chúng sanh khổ nạn là phước báo, là việc tốt. Tài vật cứu 
tế có bị người trung gian, thông thường gọi là bị họ đoạt mất hay 
không? Người dân thật sự bị nạn không nhận được, có tình huống 
này hay không? Có. Cho nên khi nhìn thấy tình hình này, chúng ta 



351Pháp sư Tịnh Không

không làm việc cứu tế nữa. Người học Phật trong lòng nghĩ, ta đem 
tài vật đi cứu trợ thiên tai nhưng bị những người trung gian này 
chiếm lấy, vậy chẳng phải là ta tạo ra cơ hội để họ tạo tác ác nghiệp 
hay sao? Thế là càng nghĩ thì càng không dám phát tâm, ngay cả cơ 
hội tu phước cũng bị đoạn mất. Loại người này tự cho mình thông 
minh,  tự cho rằng làm vậy là chính xác.  Trong kinh điển, Phật 
dạy chúng ta như thế nào? Phật dạy không giống với cách nghĩ 
của chúng ta. Trong kinh Lăng-nghiêm nói: “Phát ý viên thành, 
công đức viên mãn.”  Khoan nói bạn đem tài vật đi cứu tế người 
khác, mà bạn khởi lên ý niệm này thì công đức của bạn viên mãn 
rồi, vì tâm của bạn là chân tâm, ý của bạn là thành ý. Mỗi người 
có nhân quả của mỗi người, mỗi người có phước đức, nhân duyên 
của mỗi người, quyết không được mắc nghẹn mà bỏ ăn, vậy là hết 
sức sai lầm. Pháp thế gian, nhất là sống trong thời đại này, giáo 
huấn của bậc thánh hiền hoàn toàn không còn, chúng sanh tạo 
ác rất là phổ biến. Không được vì chúng sanh tạo ác mà chúng 
ta không hành thiện, chúng ta không giúp đỡ người thì tiền đồ 
tương lai của chúng ta rất đáng sợ, không phải hướng lên trên mà 
là hướng xuống đọa lạc. Ta tu phước của ta, họ tạo nghiệp của 
họ, mỗi người có quả báo của mỗi người. 

Thí dụ như năm xưa chúng tôi phóng sanh ở Đài Bắc, có một 
lần chúng tôi mời pháp sư Đạo An cùng đi, pháp sư ngài rất hoan 
hỉ dẫn đầu cả nhóm chúng tôi đi. Chúng tôi phóng sanh ở đằng 
trước, đằng sau thì có người đang bắt cá, có đồng tu nhìn thấy, báo 
cáo với lão hòa thượng phải làm sao đây? Lão hòa thượng nói cứ 



352 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thả, chúng ta phóng sanh là tu phước của chúng ta, họ bắt cá là 
tạo nghiệp của họ, ta tuyệt nhiên không phải cố ý ở nơi đây phóng 
sanh để cho họ bắt,  không phải như vậy.  Khi chúng ta phóng 
sanh, ban đầu cũng không nghĩ đến họ ở nơi đó bắt cá. Mỗi người 
tạo nghiệp của mỗi người,  mỗi người nhận quả báo của mỗi 
người, vậy thì đúng rồi. Đừng xem thấy trong cái ao này, trong cái 
hồ này có người đang bắt cá thì không phóng sanh ở nơi đó, điều 
này làm cho thiện niệm, thiện hạnh của chúng ta toàn bộ đều mất 
hết. Đây là do chúng ta làm việc không có định lực, sẽ bị hoàn 
cảnh bên ngoài ảnh hưởng. 

Người có định lực,  bạn xem phía trước Phật đã nói một 
câu, đó là tổng cương lĩnh: “Bồ-tát ngày đêm thường niệm thiện 
pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp”, đây là tổng thuyết, 
tổng cương lĩnh. Bạn có tin tưởng hay không?  Nếu bạn nắm 
vững tổng cương lĩnh này thì thế gian có ác hay không? Không 
có. Chư Phật Bồ-tát chỉ nhìn vào mặt thiện, không hề đem sự xấu 
ác của chúng sanh để vào trong tâm chính mình, thuần thiện vô 
ác. Chúng ta không cách gì tu,  mà mỗi niệm của chúng ta  vẫn 
là: người này tạo nghiệp, người kia không như pháp. “Chẳng để 
mảy may bất thiện xen tạp”, chúng ta đã xen tạp quá nhiều, quá 
nhiều điều bất thiện, còn bất thiện của chính mình thì không hay 
biết, đây gọi là vô minh phiền não. Thu thập tất cả điều bất thiện ở 
bên ngoài để vào trong tâm mình, cho nên niệm thiện của chúng 
ta ít đi, niệm bất thiện thì nhiều. Niệm bất thiện vượt hơn niệm 
thiện quá nhiều thì chúng ta làm sao có thể thành tựu? Làm sao có 



353Pháp sư Tịnh Không

thể sanh “niệm tuệ”? Niệm tuệ chính là ngũ căn ngũ lực: tín, tấn, 
niệm, định, tuệ. 

“Tàm quý” là hai tâm sở thiện, người Trung Quốc thường gọi 
“tàm” là lương tâm, Vương Dương Minh gọi là lương tri; “quý” là 
đối với đại chúng bên ngoài. Tàm là không thẹn với lương tâm của 
chính mình, quý là không thẹn với đại chúng xã hội, đây là tâm sở 
thiện. “Khinh an” là tự tại, thân tâm buông xuống gánh nặng của 
phiền não thì bạn ở trong cuộc sống thường ngày, bất luận là đối 
nhân, xử thế, tiếp vật, bạn đều tự tại an vui, tràn đầy trí tuệ. Đây 
là bạn trải qua đời sống của Phật Bồ-tát, chắc chắn không bị cảnh 
giới bên ngoài dao động. 

Hiện nay có một số đồng tu muốn làm một ít việc tốt ở Trung 
Quốc đại lục, tâm ấy rất tốt, thế nhưng ai giúp bạn làm? Chính 
mình lại không có thời gian, cũng không thể đi, nhất là đến khu 
vực xa xôi lạc hậu nghèo khó. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên của Cư Sĩ 
Lâm phát tâm từ bi, ông đi. Vào tháng Năm năm nay, chín tôn giáo 
lớn của Singapore đến thăm Trung Quốc. Chúng tôi đến Thành 
Đô và Trùng Khánh tỉnh Tứ Xuyên, tiếp cận khu vực nghèo khó, 
chúng tôi phát tâm xây 100 trường tiểu học cho khu vực đó, đây là 
việc tốt, xây một trường tiểu học ở bên đó, ở khu vực nông thôn 
xa xôi chỉ cần mười mấy vạn nhân dân tệ. Đời sống quả thật rất 
khổ, lần này cư sĩ Lý đến nói với tôi, học sinh không có dép để 
mang, đều là đi chân trần, một tháng lương của thầy giáo chỉ có 
70 đồng nhân dân tệ, vậy thì bạn hiểu được đời sống của họ vất vả 
như thế nào. Người cả nhà chỉ có một cái chăn, Lý Mộc Nguyên 



354 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đi tham quan, ông đã rơi nước mắt, ông nói ông không dễ gì rơi 
nước mắt, nhưng đến nơi đó thì không cách gì kìm chế được. 

Cư sĩ Lý đi làm,  thế nhưng có một số người hỏi, Lý Mộc 
Nguyên có đáng tin hay không? Chúng ta đưa tiền cho ông, có khi 
nào ông ấy bỏ vào túi của mình hay không? Nhất là làng Di-đà đã 
nói lâu như vậy, đã nhận nhiều tiền như vậy, dường như ngay đến 
tin tức cũng không có, mọi người đối với những việc thiện mà Cư 
Sĩ Lâm làm, lòng tin dần dần đang suy yếu. Trong năm nay, người 
tán thán người khác làm việc tốt không nhiều, người chướng ngại 
người khác làm việc tốt thì quá nhiều, có rất nhiều người đến nói 
với tôi, tôi nói: “Được rồi, không biết Lý Mộc Nguyên có đáng tin 
hay không? Vậy anh có đáng tin không? Anh vẫn không bằng ông 
ấy, nên tôi vẫn có lòng tin đối với ông ấy. Đưa cho anh nhiều tiền 
như vậy, e rằng anh sẽ biến chất càng nhanh hơn so với Lý Mộc 
Nguyên.” Có câu là “thấy tiền sáng mắt”. 

Lần này, cư sĩ Lý ở bên đó chụp một số hình mang về cho 
tôi xem, đã khánh thành năm trường tiểu học, hai trường trung 
học. Chúng tôi tiếp nhận sự khẩn cầu của khu vực nghèo khó, sau 
khi chúng tôi tiếp nhận rồi, nhất định phải qua bên đó xem xét thực 
tế. Cho nên cư sĩ Lý phải đi xem, thấy đúng là sự thật như vậy thì 
chúng tôi mới đưa tiền cho họ, nội địa tương đối gian nan. Sau 
khi đưa qua rồi, họ tiến hành xây dựng. Khi xây dựng được phân 
nửa, Lý Mộc Nguyên vẫn phải đi xem một lần; khi khánh thành 
thì lại đi xem lần nữa, đây đều là tận nghĩa vụ. Những khoản lộ phí 
đi lại Trung Quốc là chính ông bỏ ra, không phải trích ra từ trong 



355Pháp sư Tịnh Không

số tiền đó. Lý Mộc Nguyên làm mà bạn không yên tâm, vậy bạn 
đi làm người khác có yên tâm không? Cho nên, nhất định không 
được vì những lời đàm tiếu bên ngoài mà tín tâm của chúng ta bị 
dao động, thậm chí mất đi tín tâm, đây là bạn không có chút định 
lực nào. Tu việc thiện nhỏ của thế gian cũng đều không thể thành 
tựu, huống hồ là học Phật? 

Do đây có thể biết, thành tựu của Phật pháp là phải có tín 
tâm kiên định,  không chút dao động,  đối với tất cả mọi người 
đều phải có tín tâm. Bạn tạo ác nghiệp, tôi vẫn có lòng tin đối với 
bạn. Tôi ủy thác những tài vật này cho bạn để bạn đi cứu tế những 
người cùng khổ đó, nhưng bạn chiếm lấy hết toàn bộ thì tôi vẫn 
có lòng tin đối với bạn. Chỗ này nói thế nào vậy? Nhân quả không 
sai,  hiện nay bạn chiếm lấy những tài vật này  thì tương lai bạn 
vẫn phải hoàn trả cho chúng sanh, một miếng ăn, một hớp nước 
đều không mất đi. Thiếu mạng phải trả mạng, thiếu tiền phải trả 
tiền, nhân quả thông ba đời. Nếu bạn hiểu rõ đạo lý này thì tín tâm 
của bạn viên mãn, đầy đủ. Bạn gạt tôi, tôi cũng đưa cho bạn, vì sao 
vậy? Đời sau bạn sẽ trả, đời này không trả thì đời sau sẽ trả. Đời 
sau không trả thì đời sau nữa vẫn phải trả, tuyệt đối không bị tổn 
thất. Cho nên bạn hiểu được đại đạo lý này thì sẽ đầy đủ tín tâm 
đối với tất cả mọi người, sẽ không còn chút hoài nghi nào, bạn sẽ 
toàn tâm toàn lực đi tu thiện, đi hành thiện, thành tựu tâm thiện 
viên mãn, hạnh thiện viên mãn của chính mình. Chân thật như 
Phật đã nói:  “Khiến cho thiện pháp này niệm niệm viên mãn”, 
thiện pháp không thể thành tựu đều là do không có định lực, cho 



356 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

nên “nghi” là đại phiền não của Bồ-tát, sau tham sân si mạn thì 
chính là nghi. 

Đặc biệt đối với thiện tri thức, nếu có nghi ngờ, nếu có tâm 
nghi ngờ đối với thiện tri thức thì toàn bộ đạo nghiệp bị hủy hoại 
mất, tổn hại này là nặng nề nhất. Năm xưa, tôi thân cận lão cư sĩ Lý 
Bỉnh Nam, thân cận đại sư Chương Gia, bất luận người nào phê 
bình thầy ở trước mặt tôi, thái độ của tôi như thế nào? Tôi lập tức 
lui ra, rời đi, tôi không nghe, tôi cũng không phản bác họ, tôi nhất 
định gìn giữ tín tâm đối với thầy, tuân thủ giáo pháp của thầy, vậy 
mới có thể có thành tựu. Người phê bình không nhất định là rất 
công bằng, có rất nhiều người đặt chuyện sinh sự, có rất nhiều 
lời bịa đặt vô căn cứ. Chúng ta không có trí tuệ, không thể phân 
biệt, nên tránh đi là tốt, nhất định không nên tranh luận. Chúng 
tôi còn có chút trí tuệ,  nghĩ những điều thầy đã nói,  đã dạy là 
chính xác,  nhất định không phải tà đạo,  y giáo phụng hành  thì 
nhất định được lợi ích. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng 
ta giảng đến đây. 



TRÍ TUỆ TRANG NGHIÊM

Tập 90 (số 19-014-0090)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, bắt đầu xem kinh văn hàng thứ ba: 

Trí tuệ trang nghiêm nên có thể đoạn hết thảy phân biệt, 
vọng kiến. 

Phía trước đã nói thực hành thập thiện nghiệp đạo vào trong 
sáu ba-la-mật của Bồ-tát, đoạn sau cùng này nói về bát-nhã ba-la-
mật. Tam học giới định tuệ là ba nguyên tắc mà mười phương ba 
đời tất cả chư Phật từ sơ phát tâm cho đến viên mãn Bồ-đề nhất 
định phải tuân thủ. Định  là thể của tâm,  tuệ  là quán chiếu của 
tâm, giới là hành vi của tâm, cho nên gọi là tam học, cũng gọi là 
tam bảo. Tuệ là Phật bảo, định là pháp bảo, giới là tăng bảo, chúng 
ta gọi là tam bảo Phật pháp tăng, đầy đủ tam bảo thì gọi là hành 



358 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

đạo Bồ-tát, gọi là học Phật. Thiếu một điều trong ba điều thì chắc 
chắn không thể thành tựu, cổ nhân nói ba điều này ví như ba 
chân của cái vạc, thiếu một chân thì sẽ ngã đổ, không thể đứng 
được. Vì vậy, chúng ta muốn học Phật thì không thể không xem 
trọng ba điều này. Quý vị hãy suy nghĩ thật kỹ, vô lượng vô biên 
pháp môn, nếu bạn đem chúng quy nạp lại thì cuối cùng quy nạp 
thành ba điều này, cho nên tam học là tổng cương lĩnh hành môn 
của Bồ-tát. 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo là giới học, là đại căn đại bản 
trong giới học. Trong đời sống thường ngày, chúng ta khởi tâm 
động niệm, lời nói việc làm đều phải tương ưng với thập thiện thì 
mới gọi là người học Phật. Nếu vẫn tương ưng với thập ác thì đó 
là đi ngược lại với Phật pháp, càng đi càng xa. Dứt khoát không 
được cho rằng giới nhỏ thì có thể bỏ. Tư tưởng này ở thời cận đại 
vô cùng thịnh hành, thậm chí là trong lúc chúng ta thọ giới, khi tôi 
thọ giới, pháp sư trong giới đàn, thầy truyền giới cũng đều nói giới 
nhỏ có thể bỏ, cho rằng chúng ta phải giữ đại giới, không được 
phép phạm,  còn giới nhỏ thì không sao cả.  Phật giáo ngày nay 
suy vi, suy đến mức độ này, nguyên nhân là gì? Là giới nhỏ có thể 
bỏ, hỏng ở tại chỗ này. Tuyệt không biết rằng tích tiểu ác sẽ thành 
đại ác, chúng ta đã lơ là việc thiện nhỏ. Không chịu làm việc thiện 
nhỏ, nhưng chẳng thể ngăn bản thân không tạo ác nhỏ, cho nên 
tuy cả đời học Phật nhưng cuối cùng vẫn không tránh khỏi đọa 
ác đạo, nguyên nhân này ở đâu thì chúng ta nhất định phải hiểu 
rõ, nhất định phải sáng tỏ. 



359Pháp sư Tịnh Không

Người tu hành chân thật, quan niệm của họ hoàn toàn ngược 
lại với chúng ta, họ chịu làm việc thiện cực nhỏ, với việc ác cực 
nhỏ họ rất cẩn thận, họ đều không phạm, cho nên họ có thể thành 
tựu, đây gọi là trí tuệ chân thật. Người thế gian là khôn vặt mà hư 
việc lớn. Trong sáu cương lĩnh hành môn của Bồ-tát, năm điều 
phía trước đều chú trọng ở trên sự, điều sau cùng này là ở trên lý, 
điều này phải làm như thế nào? Phật nói với chúng ta rất rõ ràng 
trong kinh luận, lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì chính là 
tuệ. Trong kinh Bát-nhã nói “tam luân thể không”, chúng ta tu bố 
thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, lìa tất cả tướng, tu tất 
cả pháp, đây gọi là bát-nhã ba-la-mật. Cho nên, bát-nhã không thể 
tách rời năm phần phía trước, lìa khỏi năm phần trước thì bát-nhã 
tan thành mây khói, vì bát-nhã đó chỉ có lý, không có sự, cho nên 
tan vỡ; cần phải có lý, có sự thì bát-nhã mới viên mãn, không đến 
nỗi lệch một bên. 

Chúng ta đều đã từng nghe qua, Thế Tôn năm xưa còn tại 
thế, bản thân ngài giảng kinh thuyết pháp 49 năm, trong đó đã 
dùng 22 năm trong 49 năm để giảng bát-nhã. Chúng ta nhìn từ 
lịch sử thì mới biết, Phật giáo hóa chúng sanh đích thực là lấy bát-
nhã làm trung tâm, nếu không có bát-nhã thì năm điều phía trước 
là thiện, từ bố thí cho đến thiền định đều là thiện. Bạn tu bố thí, tu 
trì giới, tu nhẫn nhục, tu tinh tấn, tu bốn điều phía trước này thì 
quả báo của bạn ở trời Dục giới. Nếu bạn tu thiền định thì quả báo 
của bạn ở trời Sắc giới, trời Vô Sắc giới, cũng chỉ là hưởng phước 
trời, không ra khỏi tam giới. Nếu trong đây bạn có tu bát-nhã ba-



360 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

la-mật thì bạn ra khỏi tam giới, không những ra khỏi tam giới mà 
còn ra khỏi thập pháp giới, vậy mới đạt được thành tựu cứu cánh 
viên mãn. 

Phật giảng bát-nhã 22 năm,  giảng nhiều như vậy, nếu chư 
vị đọc kinh Đại Bát-nhã,  đây là bộ kinh lớn nhất trong kinh 
Phật, kinh Hoa Nghiêm chỉ có 80 quyển, còn kinh Đại Bát-nhã có 
600 quyển, trong kinh có những câu lặp lại hơn cả ngàn lần, vạn 
lần. Cho nên có người nói, người Trung Quốc không thích lặp 
lại, người Trung Quốc từ xưa đến giờ thích đơn giản rõ ràng, văn 
tự ngôn ngữ đều ưa chuộng đơn giản vắn tắt,  vừa rõ ràng vừa 
tường tận, đây là tiêu chuẩn của ngôn ngữ văn chương thời xưa. 
Có thể đạt được tiêu chuẩn này thì là văn chương hay, ngôn ngữ 
hay, mới không dài dòng. Nhưng mà tập tánh của người Ấn Độ 
với người Trung Quốc không như nhau, người Ấn Độ ưa thích 
lặp lại liên tục, lặp lại hết lần này đến lần khác, chúng ta tỉ mỉ suy 
nghĩ thì thấy nó có cái hay của nó. Nếu nói một lần, vài lần thì ít 
người quay đầu  giác ngộ.  Bao giờ cũng là ngàn lần dặn dò, vạn 
lần nhắc nhở thì họ mới quay đầu, mới thật sự giác ngộ. Đối với 
người Trung Quốc hiện nay mà nói thì phương pháp này của Phật 
pháp có hiệu quả. Phương pháp cổ xưa của Trung Quốc chúng 
ta tuy hay nhưng hiệu quả không bằng Phật pháp, Phật pháp coi 
trọng việc lặp lại liên tục. Cho dù bạn đã quay đầu, đã giác ngộ 
rồi, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh rồi nhưng vẫn lặp lại như 
vậy, nguyên nhân là gì? Bạn giác ngộ rồi nhưng người khác chưa 
giác ngộ, Phật pháp lấy lợi ích chúng sanh làm đầu, sau đó mới là 



361Pháp sư Tịnh Không

tự lợi, sự khác biệt giữa Đại thừa và Tiểu thừa thật ra mà nói chính 
là ở điểm này. 

Pháp Đại thừa là lấy lợi ích chúng sanh làm đầu,  cho nên 
đem từ bi đặt ở trước; pháp Tiểu thừa thì lấy tự lợi làm đầu, cho 
nên đặt tịch tĩnh ở trước. Pháp mà Trung Quốc tiếp nhận là pháp 
Đại thừa, ở trong từ bi tu tịch tĩnh, đây là tự lợi lợi tha vẹn cả đôi 
đường. Tịch tĩnh là thiền định, phải thực hành từ bi vào trong bố 
thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, nếu như tách khỏi bốn điều phía 
trước này thì từ bi chỉ là lời nói suông. Phải thực hành từ bi vào 
trong đời sống thường ngày, phần trước cũng đã báo cáo ý nghĩa 
này với quý vị rồi. Nhất định không được gián đoạn tâm bố thí, vì 
bố thí là lợi ích chúng sanh, lợi ích chúng sanh khổ nạn. 

Những người nào có khổ nạn vậy? Sáu cõi trong tam giới, 
người nào cũng có khổ, có nạn, chỉ là khổ nạn họ phải chịu khác 
nhau mà thôi. Có một số người bất luận trên tinh thần, vật chất, 
thân tâm đều chịu khổ nạn,  rất đáng thương; có một số người 
hưởng thụ vật chất rất đầy đủ nhưng tinh thần rất cực khổ; lại có 
một số người hưởng thụ tinh thần đầy đủ nhưng trong đời sống 
vật chất lại gian khổ. Tuy trong tam giới, người có phước báo lớn 
nhất, trong kinh Phật thường nêu ví dụ về Đại Phạm thiên vương, 
Ma-hê-thủ-la thiên vương là người có phước báo lớn nhất trong 
tam giới,  họ có khổ nạn hay không?  Họ có.  Họ có khổ nạn gì 
vậy? Không ra khỏi luân hồi, đây là khổ nạn của họ. Không ra khỏi 
luân hồi; hay nói cách khác, thì nhất định phải chịu luân hồi, họ 
hưởng hết phước trời rồi thì nhất định phải đọa lạc. 



362 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Vô lượng kiếp đến nay,  chúng ta khởi tâm động niệm, lời 
nói việc làm đều là thiện ác xen tạp, không có thuần thiện, cũng 
không có thuần ác, chỉ là thiện nhiều hay là ác nhiều mà thôi. Tất 
cả chúng sanh thọ báo khác nhau, mỗi người đều là tự mình tạo, tự 
mình nhận. Nếu chúng ta hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ rồi thì chúng 
ta sẽ khai trí tuệ, tuyệt đối sẽ không oán trời trách người. Người 
khác dụ dỗ bạn tạo tội, vì sao bạn tiếp nhận? Cho nên vẫn là trách 
chính mình, không thể trách người khác. Họ cám dỗ ta, vì sao ta 
không cám dỗ họ? Ắt có nhân từ trước, nhân duyên quả báo tơ 
hào không sai, cho nên Phật dạy chúng ta phải có định, phải có 
tuệ; có định, có tuệ thì hành vi của bạn sẽ tương ưng với giới. 

Nói đến giới học là nói nghĩa rộng, nhất định không phải 
nghĩa hẹp.  Hiện nay rất nhiều người học Phật khi nghe đến 
giới thì liền nghĩ đến ngũ giới, tỳ-kheo giới, tỳ-kheo-ni giới, Bồ-
tát giới, đều nghĩ đến những giới này, phạm vi quá nhỏ hẹp, đây là 
Phật dạy cho người mới học, còn dạy Bồ-tát thì không phải cách 
dạy này. Nếu các bạn xem ba đoạn phía trước của Tứ Thập Hoa 
Nghiêm,  tỳ-kheo Kiết Tường Vân là đại biểu cho Phật bảo,  tỳ-
kheo Hải Vân đại biểu cho pháp bảo, tỳ-kheo Diệu Trụ đại biểu 
cho tăng bảo, điều trong đây nói so với Đại thừa thông thường 
nói chỉ có hơi chút khác biệt. Tỳ-kheo Kiết Tường Vân dạy chúng 
ta pháp môn niệm Phật, dạy Thiện Tài chính là dạy chúng ta, pháp 
môn niệm Phật chú trọng ở niệm Phật tam-muội,  chú trọng ở 
định học; tỳ-kheo Hải Vân nói pháp, pháp chú trọng ở trí tuệ; tỳ-
kheo Diệu Trụ chú trọng ở giới hạnh. Cho nên, ba thứ mà họ đại 



363Pháp sư Tịnh Không

biểu là tam học giới định tuệ, là tam bảo Phật pháp tăng. 
Định và tuệ có thể làm thể và dụng cho nhau.  Định là 

thể, định khởi tác dụng chính là tuệ; tuệ là thể, tuệ khởi tác dụng 
chính là định, định và tuệ là một, chẳng phải hai. Bạn xem, giới 
học mà tỳ-kheo Diệu Trụ nói là rất rộng lớn. Ngài đại biểu cho 
Đại thừa, ngài nói ra 18 loại giới, chính là 18 loại lớn của giới học, 
điều đầu tiên chính là tâm đại bi. Chúng ta không nhìn thấy tâm 
đại bi trong giới điều, nhưng điều đầu tiên là đại bi, “giới không 
bỏ tâm đại bi”, cho nên Bồ-tát niệm niệm phải thương xót tất cả 
chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng sanh lìa khổ được vui. Thế nào 
là khổ? Lục đạo, thập pháp giới là khổ, làm sao giúp họ thoát khỏi 
lục đạo, thoát khỏi thập pháp giới. Được vui là gì vậy? Chứng được 
nhất chân pháp giới, đó gọi là vui, tiêu chuẩn của lìa khổ được vui 
được ấn định ở chỗ này. Không phải nói bạn hôm nay không có 
ăn, chúng tôi tặng một ít đồ ăn cứu trợ bạn, để bạn được ăn no là 
bạn lìa khổ được vui, đây là việc nhỏ, là lông gà vỏ tỏi. 

Tiêu chuẩn của khổ vui đích thực là làm thế nào có thể thoát 
khỏi lục đạo luân hồi, thoát khỏi thập pháp giới, đây gọi là Phật 
pháp Đại thừa. Mục tiêu sau cùng của Đại, Tiểu thừa cũng khác 
nhau, mục tiêu cuối cùng của Tiểu thừa là thoát khỏi lục đạo luân 
hồi, lìa khổ được vui; còn mục tiêu sau cùng của Đại thừa là thoát 
khỏi thập pháp giới, hai mục tiêu này không giống nhau. Cho nên, 
Tiểu thừa chứng được quả A-la-hán  thì họ cho rằng đó là viên 
mãn rồi, A-la-hán đã thoát khỏi lục đạo luân hồi. Bồ-tát thì không 
như vậy,  Bồ-tát phải thoát khỏi thập pháp giới,  A-la-hán còn ở 



364 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

trong thập pháp giới.  Thanh văn, Duyên giác, Bồ-tát, Phật,  đây 
là thập pháp giới. A-la-hán cho rằng có thể đạt định là được rồi, 
chúng ta thấy trong kinh Lăng-nghiêm, định bậc thứ chín thì ra 
khỏi lục đạo. Định cao nhất của lục đạo là định thứ tám, chúng 
ta gọi là tứ thiền bát định, định này chưa thoát khỏi tam giới, đến 
định bậc thứ chín mới vượt qua. Thế nhưng định này vẫn không 
thể ra khỏi thập pháp giới, mà nhất định phải khai tuệ,  sau khi 
khai trí tuệ rồi thì có thể ra khỏi thập pháp giới. Quả báo của họ 
được nói rất rõ ràng là “đoạn hết thảy phân biệt, vọng kiến”, vọng 
kiến chính là vọng tưởng; phân biệt thì chúng ta còn gọi là phân 
biệt, chấp trước. Sau khi khai trí tuệ rồi thì có thể lìa tất cả vọng 
tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Phải làm thế nào giúp chúng ta khai trí tuệ vậy? Chúng ta ở 
trong đời sống trước mắt, đối với tất cả người, việc, vật cố hết sức 
đừng phân biệt, đừng chấp trước, đừng đem những sự việc này 
để ở trong tâm. Đem những sự việc này để ở trong tâm thì chính 
là vọng tưởng, không để chúng ở trong tâm thì không còn vọng 
tưởng nữa. Nếu quả thật trong tâm không phân biệt, không chấp 
trước thì dễ khai ngộ. Nhà Phật thường nói căn tánh nhạy bén, 
căn tánh chậm lụt. Người căn tánh nhạy bén chính là không đem 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước để ở trong tâm, những thứ này 
rất tan nhạt, đây là căn tánh nhạy bén. Người có phân biệt, chấp 
trước rất nặng thì căn tánh rất chậm lụt, không dễ khai ngộ. Cho 
nên, tổ sư đại đức dạy chúng ta phải “nhìn thấu, buông xuống”, từ 
chỗ này mà bồi dưỡng căn tánh Đại thừa viên đốn của chúng ta. 



365Pháp sư Tịnh Không

Từ bộ kinh này chúng ta thấy, Phật chỉ dạy chúng ta thập thiện 
là nền tảng của hành môn, cũng chính là nền tảng của giới hạnh, 
thập thiện là thuộc về giới, thực hành vào bố thí, thực hành vào trì 
giới, thực hành vào nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát-nhã, tuệ 
này là bát-nhã. Thực hành như thế nào thì họ được lợi ích như thế 
ấy. Phật đã nói rất cặn kẽ về bố thí, những điều phía sau Phật chỉ 
nêu lên điểm chính yếu để chúng ta từ một mà suy ba, nghe một 
biết mười. 

Đoạn này là thực hành thập thiện vào sáu ba-la-mật, chúng tôi 
đã giới thiệu đơn giản xong. Chúng ta nhìn thấy phương pháp trình 
bày trong kinh điển thì biết được đây là Đại thừa, không phải Tiểu 
thừa. Tiếp theo đoạn thứ hai nói về tứ vô lượng tâm: từ - bi - hỷ 
- xả. Từ chỗ này ta thấy, Thế Tôn trước tiên dạy Bồ-tát,  sau đó 
dạy đại chúng trời người, sau cùng mới khuyên Tiểu thừa. Cách 
thức sắp xếp của ngài khiến chúng ta từ chỗ này có sự thể hội sâu 
sắc, nhìn thấy Phật giúp đỡ chúng sanh như thế nào để họ ở trong 
một đời nhanh chóng viên thành Phật đạo. Tốt rồi, hôm nay thời 
gian đã hết, chúng ta giảng đến đây.



TÂM TỪ TRANG NGHIÊM

Tập 91 (số 19-014-0091) 

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, kinh văn hàng thứ tư: 

Tâm từ trang nghiêm nên đối với các chúng sanh không 
khởi tâm não hại. 

Dưới đây là từ bi hỷ xả, đây là nói tứ vô lượng tâm, thực hành 
thập thiện nghiệp đạo vào trong từ bi hỷ xả. “Đối với các chúng 
sanh không khởi tâm não hại”, điều này trong xã hội hiện nay vô 
cùng quan trọng.  Trong thế kỷ này,  mỗi một quốc gia khu vực 
trên toàn thế giới đều tập trung sức lực vào việc theo đuổi sự giàu 
có, mà đã lơ là giáo dục của thánh hiền. Đặc biệt là nửa thế kỷ gần 
đây nhất, có thể nói là chúng ta đã mất hết ý nguyện tiếp nhận 
giáo huấn của thánh hiền, cho nên mới dẫn đến động loạn trong 



367Pháp sư Tịnh Không

xã hội hiện nay,  lòng người không còn nơi nương tựa,  hậu quả 
nghiêm trọng là thế giới không hòa bình. Nếu chúng ta vẫn không 
thể tỉnh ngộ ra, vẫn không biết quay đầu, thì lời tiên tri cổ xưa nói 
về ngày tận thế có thể thật sự sắp ứng nghiệm, đây là sự việc rất bi 
ai, rất đáng sợ. 

Chúng ta không chỉ muốn cứu vãn kiếp vận của thế giới, mà 
mức thấp nhất là phải biết cứu chính mình,  phải cứu gia đình 
mình. Nếu bạn muốn nghĩ đến làm thế nào cứu chính mình, làm 
thế nào cứu vãn vận nhà của mình, mà bạn không quay về với giáo 
huấn của cổ thánh tiên hiền thì đó là việc không thể. Hiện nay thế 
gian này, quả thật mà nói, chỉ có số ít người giác ngộ, ít người chịu 
quay đầu, nhưng sự tỉnh giác của số ít người này không thắng nổi 
cộng nghiệp của mọi người. Có hiệu quả hay không? Không thể 
nói không có hiệu quả. Không những trong tôn giáo thừa nhận 
con người có kiếp sau, mà chúng ta hiện nay nhìn thấy không ít 
tạp chí, sách vở của phương Tây cũng đang nghiên cứu thảo luận 
tin tức về thế giới tâm linh. Những năm gần đây, người phương 
Tây rất hứng thú đối với điều này, họ hy vọng có thể đột phá sự 
hạn chế của khoa học, tìm tòi nghiên cứu sự tồn tại của siêu khoa 
học. Chúng ta nghe thấy rồi, đây là một tin vui, nếu nhiều người 
biết rõ là còn có kiếp sau thì đời này họ sẽ tu thiện. Mặc dù có 
cộng nghiệp bất hạnh, chúng ta bị tai nạn nhưng chúng ta còn có 
kiếp sau, kiếp sau nhất định sẽ đẹp, sẽ tốt hơn hoàn cảnh sống của 
đời này. Từ đó cho thấy, hành thiện thì chắc chắn có giá trị. 

Hành thiện trước tiên phải có tâm thiện, trong bộ kinh này 



368 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Phật dạy chúng ta ngày đêm thường niệm thiện pháp, đây là tâm 
thiện. Thế nào là tâm thiện? Từ bi hỷ xả là tâm thiện. Người có 
thể dùng thập thiện nghiệp mà tu từ bi hỷ xả thì nhất định sanh 
thiên, chắc chắn được phước trời. Trước đây tôi đã từng nghe có 
người nói, phước trời ở trên trời vẫn không thể khiến con người 
thỏa mãn, tức là trên trời tuy tốt nhưng vẫn không phải là tận thiện 
tận mỹ. Nếu tình hình hiện nay trên trái đất cứ tiếp tục diễn biến 
như vậy thì không thể sống được nữa, có rất nhiều người muốn 
tìm nơi an toàn để tránh tai nạn, nhưng tôi thành thật nói với mọi 
người, trên thế giới này không có nơi nào an toàn, nơi thật sự an 
toàn, hạnh phúc mỹ mãn, không có khiếm khuyết là thế giới Cực 
Lạc của A-di-đà Phật. Tôi đã nghe không ít người nói, hiện nay 
ngay cả quỷ thần cũng đều hướng về thế giới Cực Lạc. Lần này 
có một số đồng tu của chúng ta đến Trung Quốc thọ giới đã trở 
về, họ cũng nghe tin tức này. Họ trở về kể với tôi, quỷ thần nhập 
vào thân người, nói chuyện hơn một giờ đồng hồ, hiện tại họ cũng 
đang nghe kinh, cũng đang niệm Phật, còn mong được quy y. 

Sự việc này có thể tin hay không vậy?  Có thể tin.  Bởi vì 
chúng tôi ở đây đã tận mắt chứng kiến oan thân trái chủ của lão 
lâm trưởng chúng ta  nhập vào người của một đồng tu ở Cư Sĩ 
Lâm tên Đỗ Mỹ Tuyền, họ cũng mong muốn quy y, cũng mong 
muốn nghe kinh, cho nên đây là điều có thể tin được. Sau khi quỷ 
thần rời khỏi thân thể, họ hỏi ông ấy có cảm giác thế nào thì ông 
hoàn toàn không biết gì, ông chỉ cảm thấy rất mệt, đầu óc rất mê 
man. Nói chuyện hơn một giờ đồng hồ mà một câu ông ấy cũng 



369Pháp sư Tịnh Không

chẳng biết, giống hệt tình trạng của Đỗ Mỹ Tuyền vậy. Đây là điều 
chúng tôi tận mắt chứng kiến,  chính tai nghe thấy,  không phải 
giả. Điều này trong tam chuyển pháp luân của Phật pháp gọi là 
“tác chứng chuyển”, họ đến làm chứng minh cho chúng ta, chắc 
chắn không phải hư vọng, chắc chắn có đời sau, có kiếp sau, vì sao 
chúng ta không làm người tốt? 

Gieo nhân thiện thì được quả thiện, thân thể sống hay 
chết không sao cả,  không đáng để ở trong tâm.  Người thông 
minh, người có trí tuệ phải biết mở rộng tâm lượng, bao dung tất 
cả. Mở rộng tâm lượng, trên thực tế tâm lượng của mỗi một chúng 
sanh  đều là trùm khắp hư không pháp giới,  cùng với chư Phật 
Như Lai không hai không khác. Tâm lượng lớn như vậy, nhưng 
vì sao lại biến thành nhỏ hẹp? Nguyên nhân này chính là vô thỉ 
kiếp đến nay chúng ta đã mê mất chính mình,  trong thuật ngữ 
của Phật pháp gọi là đã mê mất tự tánh. Tự tánh là chính mình, là 
bản tánh của chính mình,  vậy mà sanh khởi vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước; chấp trước càng ngày càng nghiêm trọng, cho 
nên tâm lượng trở nên nhỏ như vậy, chung sống với người khác 
thì việc gì cũng không hợp nhau, cho nên mới tạo thành lục đạo 
luân hồi. Lục đạo luân hồi do vậy mà hình thành, vốn dĩ không 
có lục đạo, trong kinh Phật nói với chúng ta, vốn dĩ là nhất chân 
pháp giới, lục đạo chẳng phải thật; không những lục đạo không 
phải thật, mà tứ thánh pháp giới cũng không phải thật. Ngày nay 
trở thành như thế này,  chúng ta trách ai đây?  Chỉ trách chính 
mình, vì sự việc này bất kỳ người nào cũng không thể ảnh hưởng 



370 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

bạn được, xác thực là tự làm tự chịu. Phật Bồ-tát từ bi, các ngài là 
người từng trải, nhìn thấy chúng ta mê hoặc điên đảo, tạo tác ác 
nghiệp, ở đây chịu khổ báo, nên các ngài dùng tâm thương xót vô 
tận mà thức tỉnh chúng ta,  Phật Bồ-tát giảng kinh thuyết pháp 
cho chúng ta là để thức tỉnh chúng ta. Sau khi chúng ta nghe rồi 
phải giác ngộ, phải quay đầu, quay đầu là bờ. 

Vì sao chúng ta học tập mỗi ngày mà vẫn không giác ngộ, vẫn 
không thể quay đầu, nguyên nhân ở đâu vậy? Là do vọng tưởng, 
phân biệt, chấp trước quá nghiêm trọng. Thế nào là vọng tưởng, 
phân biệt, chấp trước? Cái mà vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 
kết thành  chính là tự tư tự lợi, bạn đem tự tư tự lợi phân tích 
ra thì chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Tự tư tự lợi là 
sự kết hợp chung của vọng tưởng, phân biệt, chấp trước,  biến 
thành thứ như vậy. Nếu không phá vỡ thứ này, nếu không thể hóa 
giải  thì Phật Bồ-tát dẫu từ bi đến đâu cũng không cách gì thức 
tỉnh bạn được; cho dù hằng ngày bạn nghe Phật giảng kinh thuyết 
pháp, nghe suốt 49 năm, bạn cũng không biết quay đầu, bạn cũng 
không biết giác ngộ, đạo lý là ở chỗ này. 

Thế nhưng Phật nói,  tất cả chúng sanh nhất định có một 
ngày quay đầu giác ngộ, nhưng ngày đó là ngày nào thì rất khó 
nói, có lẽ vô lượng kiếp rồi lại vô lượng kiếp sau. Địa ngục, ngạ 
quỷ, súc sanh trong lục đạo, Phật cũng nói rồi, độ dài của thời kiếp 
đó đều là con số thiên văn. Thọ hết những nỗi khổ này, có lẽ bạn 
sẽ giác ngộ, sẽ quay đầu. Tướng của giác ngộ như thế nào thì Phật 
Bồ-tát, tổ sư đại đức đều thị hiện cho chúng ta rồi, thân tâm thế 



371Pháp sư Tịnh Không

giới vạn duyên buông xuống, đây là giác ngộ chân thật; nếu bạn 
còn có mảy may không buông xuống thì bạn chưa giác ngộ, phải 
buông xuống triệt để. Sau khi buông xuống rồi thì bạn chắc chắn 
giống như chư Phật Bồ-tát vậy,  dùng tâm đại từ đại bi giúp đỡ 
tất cả chúng sanh khổ nạn, giáo hóa chúng sanh vĩnh viễn không 
ngừng nghỉ. 

Nhà Phật thường nói: “Trong cửa nhà Phật không bỏ 
một ai.”  Câu nói này mọi người đều hiểu rõ,  nhưng có một số 
người đối với câu nói này lý giải chưa đủ thấu triệt, vẫn sinh ra 
nghi hoặc: “Trong cửa nhà Phật không bỏ một ai, tại sao Phật Bồ-
tát lại từ bỏ tôi? Tại sao không độ tôi?” Có người nêu ra vấn đề này 
với tôi: “Địa ngục chưa trống không thì thề không thành Phật, tôi 
hiện nay vẫn chưa được độ, vì sao ngài lại thành Phật?”  Đây là 
bạn hiểu sai rồi. Hôm nay bạn có thể nghe được danh hiệu của 
Phật,  nhìn thấy hình tượng của Phật,  là Phật không hề từ bỏ 
bạn. Bản thân bạn không thể được độ, nguyên nhân ở đâu vậy? Bạn 
không nghe lời, bạn chưa y giáo phụng hành. Bất luận là Đại thừa, 
Tiểu thừa,  Hiển giáo, Mật giáo,  Tông môn, Giáo hạ,  Phật đều 
dạy chúng ta tu thập thiện nghiệp đạo, thập thiện nghiệp là môn 
học chung,  môn học cơ bản,  bạn đã làm được chưa?  Sát sanh, 
trộm cắp, dâm dục, bạn có buông xuống chưa? Những thứ này là 
nghiệp chướng, những thứ này là gốc rễ của sinh tử luân hồi, bạn 
không chịu buông xuống thì còn cách nào đây? Phật không phải 
là không dạy bạn, ngài dạy cho bạn rồi. Nói dối, nói ly gián, nói 
thô ác, nói thêu dệt gây nên sự xung đột giữa người với người, gây 



372 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

bất hòa giữa người với người, tất cả mọi tai họa do con người tạo 
là từ đây mà ra. Bạn có thể buông xuống chúng thì thiên tai nhân 
họa sẽ không còn nữa. Mọi người đều biết tham sân si là tam độc 
phiền não,  vô lượng vô biên phiền não  đều từ ba thứ này sinh 
ra, ba thứ này là căn bản phiền não. Phật thật sự đã dạy chúng ta 
rồi, Phật không hề từ bỏ chúng ta, do chúng ta tự mình vứt bỏ 
chính mình, không phải Phật từ bỏ chúng ta. 

Buông xuống thập ác nghiệp thì chính là thập thiện nghiệp, 
hoàn toàn không phải là buông xuống thập ác nghiệp thì ngoài ra 
còn có thập thiện nghiệp nữa, không có; buông xuống thập ác thì 
chính là thập thiện, chính là tâm thiện. Thực hành tâm thiện này 
vào trong đời sống, thực hành vào trong công việc, thực hành vào 
trong đối nhân xử thế tiếp vật thì chính là Phật pháp, Phật pháp 
không lìa đời sống. Trong kinh văn này Thế Tôn nói rất hay, kinh 
văn này không dài,  vì sao vậy?  Tiện lợi cho người sơ học, học 
Phật phải bắt đầu học từ chỗ này. Nhất định phải nhớ thật kỹ lời 
giáo huấn của Phật, phải y giáo phụng hành, phải dùng tâm từ bi 
đối đãi với tất cả chúng sanh. Từ bi chính là tâm thương yêu vô 
điều kiện, chúng ta yêu bản thân, hãy dùng tâm thương yêu giống 
như yêu chính mình mà yêu thương tất cả chúng sanh. Nhà Nho 
gọi là “điều mà mình không muốn thì đừng làm cho người”, đây 
là tâm từ. 

Thực hành thập thiện vào trong tâm từ,  “đối với các chúng 
sanh không khởi tâm não hại”, tuyệt đối không có ý niệm tổn hại 
chúng sanh. Không những là không tổn hại chúng sanh, mà tuyệt 



373Pháp sư Tịnh Không

đối không khởi ý niệm  khiến chúng sanh vì ta mà sanh phiền 
não, vậy thì bạn thật sự có thể làm được điều mà trong kinh điển 
gọi là “nơi mà Bồ-tát ở sẽ khiến tất cả chúng sanh sanh tâm hoan 
hỷ”. Việc này Bồ-tát Di-lặc đã biểu hiện, đặc biệt là ở Trung Quốc, 
việc hòa thượng Bố Đại biểu hiện khiến tất cả chúng sanh sanh 
tâm hoan hỷ, đó là “từ”. Nội dung thực chất của từ chính là thập 
thiện nghiệp, không có thập thiện nghiệp  thì lòng từ đó là giả 
bộ, không phải thật. Do đây có thể biết, rất nhiều cương mục mà 
trong Phật pháp đã nói, nội dung thực chất của mỗi một cương 
mục đều là thập thiện nghiệp đạo, rời khỏi thập thiện nghiệp đạo 
thì không có Phật pháp để nói. Chúng ta phải biết đạo lý này, phải 
hiểu rõ chân tướng sự thật, hết lòng nỗ lực đoạn thập ác, tu thập 
thiện. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



TÂM BI TRANG NGHIÊM

Tập 92 (số 19-014-0092)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, kinh văn hàng thứ tư từ dưới lên: 

Tâm bi trang nghiêm nên thương xót chúng sanh, thường 
không chán bỏ. 

Đây là hạnh Bồ-tát, thực hành thập thiện nghiệp đạo với 
lòng bi mẫn trang nghiêm,  thực hành trên tâm bi mẫn. “Bi” là 
bi mẫn, thương xót tất cả chúng sanh. Chúng sanh ngu muội vô 
tri, không những là nhân gian chúng ta, cho dù là trên trời cũng 
vẫn không thể tránh khỏi. Trong kinh Phật nói với chúng ta trên 
trời cũng tương đối phức tạp, nhìn theo chiều dọc thì có 28 tầng 
trời,  đây là khu vực giáo hóa của một vị Phật; nhìn theo chiều 
ngang thì phạm vi của mỗi một tầng đều là vô cùng, vô cùng rộng 



375Pháp sư Tịnh Không

lớn, theo khái niệm của con người hiện nay đều gọi nó là con số 
thiên văn, phạm vi lớn hơn rất nhiều so với trái đất chúng ta. Vì 
sao nói làm thiên nhân không cứu cánh? Phật pháp nói đến chỗ 
cứu cánh thì có hai tầng ý nghĩa. Tầng nghĩa thứ nhất là chí ít phải 
có thể thoát khỏi lục đạo luân hồi thì mới xem là cứu cánh, bằng 
không mà nói thì  dù sanh đến trời Tứ thiền,  sanh đến trời Tứ 
không, khi thọ mạng hết rồi vẫn phải đọa lạc như cũ, không ra 
khỏi luân hồi, đây chẳng phải là cứu cánh. Tầng nghĩa cao hơn là 
phải thoát khỏi mười pháp giới  thì mới được xem là cứu cánh 
chân thật. Nếu không thể thoát khỏi mười pháp giới, chỉ ở trong 
tứ thánh pháp giới là Thanh văn, Duyên giác, Bồ-tát và Phật trong 
mười pháp giới thì vẫn là không cứu cánh, không cứu cánh thì có 
khổ, có nạn. 

Phật nói với chúng ta, phàm phu sáu cõi phải chịu cái khổ 
của hai loại sanh tử, một loại là phần đoạn sanh tử, một loại là biến 
dịch sanh tử. Mỗi một giai đoạn tiếp nối nhau của chúng ta gọi là 
phần đoạn sanh tử; chúng ta thường nói là từng đời từng kiếp, đây 
đều thuộc về hiện tượng phần đoạn sanh tử. Một loại khác là biến 
dịch sanh tử, biến dịch là biến hóa, không có phần đoạn, không 
phải phân đoạn này. Ví dụ nói chúng ta đi học ở trường, năm nay 
học tập rất chăm chỉ nỗ lực, học tập rất vất vả, đến sang năm lên 
lớp, từ lớp một lên lớp hai, ví như năm lớp một chết rồi thì năm 
lớp hai sanh ra, đây gọi là biến dịch. Thật ra đây hoàn toàn không 
phải từng đoạn từng đoạn, mà là biến dịch. Mỗi lần bạn dụng công 
phu rất vất vả mới nâng cảnh giới của mình lên cao một cấp, đây 



376 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

gọi là biến dịch. Trong sáu cõi đều có hai loại sanh tử là biến dịch 
sanh tử và phần đoạn sanh tử, nhưng tứ thánh pháp giới thì không 
có phần đoạn sanh tử, chỉ có biến dịch sanh tử. Biến dịch cũng rất 
khổ, tu hành cũng tương đối khổ. Hai loại sanh tử này đều không 
còn nữa thì mới gọi là cứu cánh. Cho nên cứu cánh đích thực là 
ở nhất chân pháp giới, chúng ta nhất định phải biết. Như vậy bạn 
mới có thể lý giải vì sao Phật nói mười pháp giới đều khổ, không 
chỉ là nói sáu cõi là khổ, mà mười pháp giới đều khổ. 

Nỗi khổ của sáu cõi thì trong kinh Phật đã nói quá nhiều, quá 
nhiều rồi, nói Dục giới khổ, Sắc giới khổ, Vô Sắc giới khổ. Dục giới 
khổ,  thường gọi là tam khổ, bát khổ,  thảy đều phải chịu, chúng 
ta ở Dục giới, đời sống quả thật khổ vô cùng. Người trời Sắc giới 
không còn “khổ khổ”,  cũng tức là họ không có bát khổ,  nhưng 
họ có “hoại khổ”, và có “hành khổ”. Chữ “hoại” này chính là mọi 
thứ chẳng thể thường trụ, không thể trụ thế vĩnh cửu, nó sẽ biến 
hoại. Giống như chúng ta xây một ngôi nhà, ngôi nhà này dù bạn 
xây tốt đến đâu thì sau 200 năm, 300 năm nó vẫn bị sụp đổ, vẫn 
bị hư hoại; đến lúc hư hoại thì khổ liền hiện tiền, loại này là thuộc 
về hoại khổ. Chúng ta thử nghĩ, có vật chất nào mà không bị biến 
đổi? Thân người mỗi năm một già yếu, già yếu là hoại khổ. Chúng 
ta phải biết rằng, tất cả mọi hiện tượng vật chất đều không thể bảo 
tồn mãi mãi, kể cả thân thể của chính mình, nhất định phải biết 
điều này. 

Hành khổ là từng sát-na biến đổi không ngừng. Lấy con người 
chúng ta để nói, bạn không có cách nào vĩnh viễn giữ được tuổi 



377Pháp sư Tịnh Không

thanh xuân; con người không phải mỗi mười năm già đi, không 
phải già đi từng năm, mà lão hóa trong từng sát-na, sự biến đổi 
trong sát-na gọi là hành khổ. Người trời Sắc giới tuy không có “khổ 
khổ” như sinh, lão, bệnh, tử, cầu không được, ái biệt ly, v.v. những 
thứ này người trời Sắc giới không có, nhưng họ có hoại khổ, có 
hành khổ. Đến người trời Vô Sắc giới thì ngay cả thân thể cũng 
không cần nữa, đây là phàm phu cao cấp ở trong tam giới. Chúng 
ta đọc trong “Lão Tử”, Lão tử rất cảm thán nói: “Ta sở dĩ có niềm 
ưu tư lớn là vì ta có cái thân này”, ta có ưu tư lớn nhất đó là ta có 
thân thể. Người trời Vô Sắc giới không cần thân thể nữa, người 
thông thường chúng ta gọi là linh giới, Vô Sắc giới mới là linh giới 
chân thật, họ không có thân thể,  không có thân thể thì không 
có hoại khổ, cho nên họ cũng không cần cung điện, cũng không 
cần hoàn cảnh cư trú, đó là linh giới. Tuy nhiên họ có hành khổ, 
hành khổ chính là cảnh giới này của họ không thể vĩnh viễn giữ 
y nguyên, Phật nói thời gian dài nhất mà họ có thể duy trì là tám 
vạn đại kiếp, đây là mức tối đa, họ chỉ có thể duy trì thời gian dài 
lâu đến mức này. Khi tám vạn đại kiếp hết rồi họ vẫn phải đọa 
lạc, vẫn phải chịu sanh tử luân hồi. 

Trong kinh Pháp Hoa, Thế Tôn nói tam giới thảy đều 
khổ, thí dụ nói “nhà lửa tam giới” hay “ba cõi chẳng yên”, Phật nói 
những lời này đều là cảnh tỉnh chúng ta, để chúng ta từ đây mà 
giác ngộ. Con người nhất định phải lập chí vượt thoát tam giới, 
vượt thoát tam giới mới chân thật gọi là lìa khổ được vui. Cái vui 
thoát khỏi tam giới là vui nhỏ, trong Phật pháp gọi là tiểu quả Nhị 



378 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thừa, là thuộc về vui nhỏ, không phải thật vui, vui chân thật là phải 
thoát khỏi tứ thánh pháp giới. Bồ-tát mà chúng ta nói ở đây đều 
là nói pháp thân đại sĩ, pháp thân đại sĩ nhìn thấy tình trạng của 
chúng sanh trong sáu cõi, mười pháp giới đều cảm thán sâu sắc: 
Những người này thật đáng thương, nhất định phải giúp đỡ họ! 

“Từ bi hỷ xả”, bốn pháp này là thiên nhân tu, nếu như đầy đủ 
thập thiện, thực hành thập thiện vào từ bi hỷ xả, cho dù bạn không 
học Phật,  không biết có thế giới Tây Phương Cực Lạc,  nhưng 
quả báo tương lai của bạn là ở cõi trời, mức thấp nhất cũng là ở 
trời Dục giới. Dục giới có sáu tầng trời, tầng trên thù thắng hơn 
tầng dưới,  phước báo của tầng trên lớn hơn tầng dưới.  Nếu có 
thể lìa tướng mà tu phước,  lìa tướng thì tâm thanh tịnh,  chúng 
ta thông thường nói là đắc định, tùy theo định công của bạn sâu 
hay cạn mà bạn lên đến Sắc giới hay Vô Sắc giới. Đối với phàm 
phu chúng ta, Phật dùng phương pháp gì giúp chúng ta vậy? Có 
phải trước tiên giúp chúng ta sanh thiên rồi sau đó mới từ từ giúp 
chúng ta nâng cao hơn phải không? Không phải vậy! Nếu Phật 
dùng loại phương pháp này  thì có lỗi với chúng sanh rồi.  Phật 
dùng phương pháp gì? “Tùy cơ nhiếp giáo”, nhất định xem căn cơ 
của chúng sanh. Người căn cơ nhạy bén thì dạy bạn một đời thành 
tựu đạo vô thượng, như vậy Phật mới không có lỗi với chúng ta; 
người căn cơ chậm lụt,  cũng tức là người có vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước rất nặng thì Phật dần dần giúp bạn nâng cao lên 
thêm,  nhất định ngăn không để bạn đọa lạc.  Phương pháp này 
chính là bộ kinh điển này, bộ kinh điển này phân lượng tuy không 



379Pháp sư Tịnh Không

nhiều nhưng nó là pháp tu hành cơ bản của nhà Phật. Sau cùng 
công đức lợi ích thù thắng chính là “thương xót chúng sanh, thường 
không chán bỏ”, bi mẫn tất cả chúng sanh, không chán phiền, cũng 
không từ bỏ. Từ chỗ này chúng ta có thể thể hội được, nhà Phật 
thường nói “trong cửa nhà Phật không bỏ một ai”, lời nói này là 
hoàn toàn chính xác, Phật không bỏ một ai. 

Nhưng chúng ta phải nhớ kỹ, trong Phật pháp lại nói: “Phật 
không độ người không có duyên.” Phật xác thực không bỏ một 
ai, nhưng vì sao lại nói không độ người không có duyên? Không 
có duyên là ý gì?  Không có duyên là chúng sanh không tiếp 
nhận, nên Phật không có cách gì đối với họ. “Không độ”, ý nghĩa ở 
đây là tạm thời không độ, nhìn thấy họ khi nào chịu tiếp nhận thì 
Phật liền đến ngay, cảm ứng đạo giao, cảm ứng hiện tiền, quyết 
không bỏ lỡ thời cơ. Đến khi nào bạn muốn Phật giúp đỡ bạn thì 
Phật liền đến; Phật giúp đỡ bạn mà bạn không chịu tiếp nhận, bạn 
cự tuyệt, bạn bài xích thì Phật liền đi ngay. Phật đến là từ bi, Phật 
đi cũng là từ bi.  Tại sao nói Phật không đến cũng là từ bi?  Bởi 
vì duyên chưa chín muồi, đến rồi bạn không những không tiếp 
nhận mà còn phỉ báng, còn muốn sỉ nhục. Tội lỗi phỉ báng thánh 
hiền rất nặng, cho nên Phật không đến là để ngăn bạn phỉ báng, sỉ 
nhục, không để bạn tạo tội nghiệp, đây là sự từ bi của Phật, chúng 
ta nhất định phải hiểu được đạo lý này. 

Chúng ta hằng ngày trông mong Phật đến giúp đỡ, tại sao 
Phật không đến?  Nói lời thành thật,  tâm mong mỏi này của 
chúng ta không phải là tâm chân thành, bản thân chúng ta không 



380 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

biết  nhưng Phật biết.  Bạn ngóng trông ngài, Phật quả thật đã 
đến, nhưng đến rồi bạn lại không tin, đến rồi bạn cũng không để 
mắt đến ngài, nhất định bạn sẽ khởi loại phiền não này, Phật có 
trí tuệ chân thật, Phật biết khi nào nên đến, khi nào không nên 
đến.  Tuy không đến nhưng hằng ngày Phật vẫn quan sát hành 
vi của chúng ta,  ngài hoàn toàn biết rõ như lòng bàn tay, nhìn 
thấy chúng ta tạo tội nghiệp,  nhìn thấy chúng ta đọa ba đường 
ác, nhìn thấy chúng ta thọ khổ báo. Lúc này tại sao Phật không 
đến cứu chúng ta? Cứu không nổi! Không phải Phật không cứu, 
mà là không cách gì cứu được. Đợi chúng ta thọ hết ác báo ở ba 
đường ác rồi, thọ hết đau khổ rồi thì trong tâm mới nghĩ đến việc 
hướng thiện, lúc này Phật liền hiện tiền. Cho nên nhất định phải 
hiểu, chư Phật Như Lai, pháp thân đại sĩ tuyệt đối không hề xa lìa 
chúng ta, nói thật ra thì các ngài ở xung quanh chúng ta mọi lúc 
mọi nơi, không đâu không có, nhưng các ngài chỉ ẩn chứ không 
hiện. Chúng ta không nhìn thấy, không nghe thấy các ngài, sáu căn 
không tiếp xúc được, nhưng xác thực là các ngài ở kề cận chúng 
ta, ở xung quanh chúng ta, các ngài hiểu về chúng ta quá rõ ràng, 
còn bản thân chúng ta không có cách gì hiểu rõ chính mình. 

Thế Tôn ở đây dạy chúng ta phải học Bồ-tát, phải học Bồ-tát 
chính là phải hết lòng nỗ lực tu thập thiện nghiệp, thực hành thập 
thiện nghiệp vào đại từ trang nghiêm, thực hành vào đại bi trang 
nghiêm. Ở thế gian hiện nay, chúng ta đã bắt đầu giác ngộ,  tuy 
chưa có đại giác, chỉ là giác ngộ rất nhỏ, nhưng so với người chưa 
giác ngộ thì thù thắng nhiều rồi. Chúng ta có nghĩa vụ, có trách 



381Pháp sư Tịnh Không

nhiệm giúp đỡ chúng sanh chưa giác ngộ, giúp họ giác ngộ. Nhất 
định phải có năng lực phân biệt thiện ác,  nhất định phải tin 
tưởng “trồng nhân thiện được quả thiện, tạo nghiệp ác nhất định 
gặt quả báo ác”, phải tin sâu không nghi, được vậy thì bạn tự nhiên 
có thể đoạn ác tu thiện. 

Chúng ta muốn giúp đỡ người khác, bắt đầu giúp từ đâu? Hãy 
xem cách làm của Phật Bồ-tát thì chúng ta sẽ có được sự gợi 
ý, Phật Bồ-tát giúp đỡ chúng sanh là giáo hóa. Vì sao chúng sanh 
tạo ác? Do mê hoặc. Từ đó cho thấy, giáo dục là cách thức quan 
trọng nhất để giúp đỡ chúng sanh tiêu tai miễn nạn, lìa khổ được 
vui. Thích-ca Mâu-ni Phật cả đời dạy học, chúng tôi học Phật đã 
nhiều năm, cũng vẫn đang làm công tác dạy học. Duyên hiện nay 
so với trước đây không như nhau, trước đây người ủng hộ chúng 
tôi ít, không nhiều, sự cúng dường của đồng tu đối với chúng tôi 
cũng rất ít ỏi; hiện nay tình hình đã chuyển biến tốt rồi, người 
cùng học với chúng tôi đã nhiều, cúng dường cũng nhiều. Cúng 
dường nhiều rồi, chúng tôi dùng nó làm gì? Tuyệt đối không phải 
xây đạo tràng, Thích-ca Mâu-ni Phật không có xây đạo tràng. Cho 
nên có được cúng dường nhiều như vậy, chúng tôi cần phải đi làm 
giáo dục, chúng tôi xây trường học, giúp đỡ nhà trường. Những 
năm qua, chúng tôi gần như đã làm được 10 năm rồi, chúng tôi lập 
quỹ học bổng trong nhà trường, ở Trung Quốc đại lục thì chúng 
tôi đã xây khoảng hơn 100 trường học,  trong đây lập quỹ học 
bổng. Hiện nay cúng dường càng nhiều hơn, chúng tôi không chỉ 
lập quỹ học bổng,  mà còn có thể xây trường học,  giúp đỡ dân 



382 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

chúng địa phương ở khu vực xa xôi hẻo lánh. 
Lần này cư sĩ Lý Mộc Nguyên đến Trung Quốc nội lục, đã 

đi một số nơi, nhìn thấy những nơi này vẫn còn nghèo khổ, lạc 
hậu. Chúng ta làm thế nào giúp đỡ họ? Nhất định phải xây trường 
học, để các em nhỏ ở những nơi này đều có thể tiếp nhận giáo 
dục, chỉ có tiếp nhận giáo dục thì đời sống của họ mới được cải 
thiện, đây là biện pháp căn bản. Chúng tôi làm trường tiểu học 
trước, tiếp đó làm trung học, sau đó mới làm đại học. Tháng Năm, 
tôi đến Trung Quốc, nhận lời xây 100 trường học. Cư sĩ Lý sau khi 
đi xem rồi trở về, tôi bèn nói với ông, chúng ta tận sức lực một đời 
này toàn tâm toàn lực xây trường học, càng nhiều càng tốt, quyết 
không giới hạn ở 100 trường. Chúng tôi hy vọng có thể xây 1.000 
trường, 10.000 trường, 100.000 trường, 1.000.000 trường, chúng 
tôi toàn tâm toàn lực đi xây trường học, đây là thuộc về “thương 
xót chúng sanh, thường không chán bỏ”, nơi càng khổ nạn thì 
càng phải đi. 

Tối hôm qua, tôi mời cư sĩ Lý chuẩn bị một bài, muốn ông 
đem những cảm tưởng, những điều đã thấy và nghe trong lần viếng 
thăm Trung Quốc này báo cáo cho mọi người biết. Chúng tôi làm 
một đĩa phim tài liệu lưu hành, để mọi người hiểu được tình cảnh 
đời sống gian khổ ở nội lục, nhằm kêu gọi đồng tu chúng ta phải 
cố gắng nỗ lực đi giúp họ cải thiện. Việc cải thiện khởi điểm từ 
giáo dục thì việc này chắc chắn chính xác, dùng tiền như vậy thì 
chắc chắn là có công đức, chắc chắn sẽ không tạo tội nghiệp. Tốt 
rồi, hôm nay thời gian đã hết. 



TÂM HỶ TRANG NGHIÊM

Tập 93 (số 19-014-0093)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, hàng thứ ba từ dưới lên: 

Tâm hỷ trang nghiêm nên thấy người tu thiện mà lòng 
không đố kị. 

Đoạn này là nói thực hành thập thiện nghiệp đạo  vào 
trong tâm hỷ của tứ vô lượng tâm,  lợi ích thù thắng mà họ đạt 
được là nhìn thấy người tu thiện nhưng trong tâm không sanh đố 
kỵ. Không những không có tâm đố kỵ, mà còn có thể sanh tâm tùy 
hỷ, gọi là “tùy hỷ công đức” trong mười nguyện Phổ Hiền, điều 
này vô cùng quan trọng. Ngạo mạn, đố kỵ là phiền não vô cùng 
nghiêm trọng, Thế Tôn đem chúng xếp ở sau tham sân si. Đố kỵ là 
thuộc về hiện tượng được sanh ra từ trong sân giận và ngạo mạn, 



384 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

phiền não này chướng ngại vô cùng nghiêm trọng đối với sự tu 
hành của chúng ta, không những bạn không thể thành tựu trong 
pháp xuất thế, mà ngay cả pháp thế gian cũng luôn bị phiền não 
này phá hoại sạch. Nếu muốn thành tựu pháp thế xuất thế gian thì 
điều này quan trọng hơn tất cả. 

Giữa người với người có thể đối xử bình đẳng, chung sống 
hòa thuận, đây là đại học vấn, là chân lý, chúng ta cần phải làm 
như vậy. Nếu không thể làm như vậy, tức là chúng ta sai lầm, đây 
chính là nghiệp chướng, nhà Phật gọi là tạo nghiệp. Vì sao chúng 
ta nhất định phải đối xử bình đẳng, chung sống hòa thuận? Trong 
kinh Đại thừa nói với chúng ta, tất cả chúng sanh trong hư không 
pháp giới đều là “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, nếu chúng 
ta gọi là cùng chung một thể thì đã cách biệt một tầng rồi, nhưng 
cách nói này người sơ học vẫn có thể thể hội được, nói lời thật 
thì họ sẽ không thể hội được.  Lời thật là gì vậy?  Đó chính là 
một thể, không phải là cùng chung một thể, mà nó chính là một 
thể, thế nhưng chúng ta đã mê mất tự tánh, đã mê mất một thể, 
mê hay ngộ chính ở chỗ này, chánh hay tà cũng ở chỗ này, trong 
kinh thường nói là “điên đảo hỗn loạn”. Bạn điên đảo ở chỗ nào 
vậy? Chính ngay chỗ này. Bạn có thể nhìn thấy sự thật này, nhìn 
thấy chân tướng này, đây gọi là “địa vị thấy đạo”. “Thấy đạo” là Bồ-
tát ở địa vị nào? Là Bồ-tát Sơ trụ của Viên giáo, Bồ-tát Sơ trụ thấy 
đạo, nhìn thấy chân tướng sự thật, họ thật sự hiểu rõ, thật sự sáng 
tỏ rồi; sau đó là “địa vị tu đạo”. Chúng ta ngày nay sở dĩ tu như thế 
nào cũng tu không giống là do nguyên nhân gì? Do chưa thấy đạo, 



385Pháp sư Tịnh Không

khởi tu khi chưa thấy đạo thì đương nhiên là tu mù luyện đui. 
Trong kinh Cô-ran của Hồi giáo nói cũng vô cùng hay: Loài 

người trên địa cầu này của chúng ta là cùng một tổ tiên, loài người 
trên toàn thế giới đều là con cháu của A-đam và Ê-va, chúng ta 
vốn dĩ là anh chị em, là người một nhà. Đây là nói từ trên sự, Phật 
pháp là nói từ trên lý nên nói viên mãn hơn điều này. Anh chị em 
tranh chấp với nhau, anh chị em tàn sát lẫn nhau, đây là sự việc bi 
ai biết bao! Trên thế giới này, loài người sinh sống trong mỗi khu 
vực đều là con cái do một tổ tiên sinh ra, họ phân bố ra các khu 
vực, hình thành các chi phái khác nhau, dân tộc khác nhau. Kinh 
Cô-ran nhắc nhở chúng ta nhận thức, mục đích là hy vọng mọi 
người có thể thật sự đạt đến đối xử bình đẳng, chung sống hòa 
thuận, tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác, đây 
là mục đích của kinh Cô-ran, lại còn hy vọng đạt đến chí thiện; 
giáo nghĩa của họ là phản đối chiến tranh, ưa chuộng tự do và hòa 
bình. Kinh điển của nhà Phật thì nói sâu sắc hơn, đích thực có lý 
luận viên mãn, có phương pháp tu học chu đáo tường tận, từ lý 
đến sự, đây mới là đại viên mãn chân thật. 

Trong kinh luận, Phật thường dạy người phải thường sanh 
tâm hoan hỷ, vậy hỏi làm thế nào để sanh tâm hoan hỷ? Chúng ta 
đều mong muốn hoan hỷ, nhưng vì sao tâm hoan hỷ không sanh 
ra được? Vì tâm hoan hỷ này bị che đậy, bị chướng ngại rồi, trong 
Phật pháp gọi là sở tri chướng và phiền não chướng. Hoan hỷ là 
tánh đức. Luận Ngữ là điển tịch của nhà Nho, câu nói đầu tiên 
là: “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ!” (Học mà thường làm 



386 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

được, chẳng phải vui lắm sao!)  Chữ “duyệt” đó chính là chữ 
“hỷ” ở đây. Vì sao vậy? Hỷ này không phải niềm vui do thú vui 
bên ngoài kích thích, không phải từ bên ngoài đến, mà là từ nội 
tâm sản sanh ra, cho nên gọi là duyệt; duyệt là từ nội tâm sanh 
ra,  lạc là do hoàn cảnh bên ngoài kích thích. Chữ “hỷ” ở đây là 
hỷ duyệt, không phải hỷ lạc. Hỷ duyệt từ đâu mà có vậy? Học mà 
thường làm được. Trong Tam Tự Kinh cũng nói: “Người không 
học, không biết nghĩa.” “Nghĩa” là gì? Là đạo lý làm người, đạo lý 
sinh sống, đạo lý đối nhân xử thế tiếp vật. Bạn không học thì làm 
sao biết được? Có thể thấy việc học rất quan trọng. 

Học ở đâu?  Nhất định là tiếp nhận giáo huấn của thánh 
hiền. Bậc thánh hiền là người chân thật từng trải, họ là người học 
tập có thành tựu viên mãn, tiêu chuẩn trong Phật pháp là minh tâm 
kiến tánh, đây là đại thánh đại hiền. Chúng ta là phàm phu sát đất, tư 
tưởng, kiến giải, hành vi đều có lỗi lầm, không thể không có lỗi lầm; 
người không có lỗi lầm đều là thánh nhân, nếu là phàm phu thì đâu 
có lý nào mà không có lỗi lầm? Chúng ta thông thường nói, người 
có thiện căn sâu dày là người thông minh, người có trí tuệ thì thừa 
nhận mình có lỗi lầm, đây là người có thiện căn; thừa nhận chính 
mình có lỗi lầm thì mới chịu học. Tiến thêm một bước nữa là họ 
hiếu học, thích học tập theo các bậc thánh hiền, thích noi theo bậc 
thánh hiền, không xa rời giáo huấn của thánh hiền, đây là người có 
thiện căn sâu dày, là người thông minh, người có trí tuệ. Nghe đến 
giáo huấn thánh hiền liền muốn tránh xa, sợ hãi, ngao ngán, đây là 
hiện tượng của nghiệp chướng sâu nặng. Bản thân chúng ta trong 



387Pháp sư Tịnh Không

quá trình học tập, xung quanh có không ít đồng học, chỉ cần mình 
lưu ý thật kỹ thì chúng ta có thể nhìn thấy những hiện tượng này rất 
rõ ràng, rất sáng tỏ. Phàm là người hiếu học, cho dù tư chất chậm 
lụt một chút cũng đều có thành tựu; phàm là người nghiệp chướng 
nặng, không thích học, không muốn học, nghe thấy giáo huấn của 
thánh hiền thì liền chán ngán mệt mỏi, những người này cả đời đọa 
lạc, trong pháp thế xuất thế gian đều không có thành tựu, chúng ta 
đã thấy rất nhiều trường hợp như vậy rồi. 

Nhìn thấy chỗ hay của người khác  thì trong tâm sanh đố 
kỵ, phiền não này có từ lúc mới sanh ra. Chúng ta quan sát tỉ mỉ 
thì thấy trẻ sơ sinh, trẻ nhỏ hiện nay thông minh, những đứa trẻ 
từ sáu tháng đến một tuổi, hai đứa trẻ ở cùng nhau, một đứa trên 
tay đang cầm kẹo, một đứa không có gì cả, bạn thấy đứa trẻ đó liền 
đố kỵ, liền sân giận, đều biểu hiện ở trên nét mặt, trên động tác 
của nó. Ai dạy nó vậy? Không có ai dạy nó cả. Cho nên chúng ta 
biết được đây là phiền não có từ lúc mới sanh ra. Nếu như không 
học, không hiểu được đạo lý này, để mặc tập khí dần dần hình 
thành thì phiền phức lớn. Cổ đức thường nói: “Từ nhỏ thành như 
thiên tánh, thói quen thành tự nhiên.” Khi trở thành tập khí rồi 
thì khó sửa đổi. Loại tập khí này còn tùy theo phước báo của họ, 
nếu họ không có phước báo, tuy tạo nghiệp nhưng vẫn không tạo 
nghiệp lớn được; nếu họ có phước báo lớn thì chuyện phiền phức 
sẽ lớn, họ sẽ hại người, họ sẽ làm tổn hại xã hội, thậm chí là làm 
tổn hại cả một quốc gia dân tộc, tội nghiệp này kết quả chắc chắn 
là đọa tam đồ địa ngục. 



388 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Vì vậy, con người sao có thể không tiếp nhận giáo dục? 
Trong giáo dục thì giáo dục thánh hiền là quan trọng hơn cả, dứt 
khoát không được lơ là. Người Trung Quốc thời xưa đối với điều 
này vô cùng coi trọng, xem điều này là việc lớn hàng đầu của đời 
người. Ngược lại, vào thời đại này của chúng ta đã lơ là nó, tuy coi 
trọng giáo dục, nhưng coi trọng giáo dục khoa học kỹ thuật, coi 
trọng về mặt phát triển kinh tế công thương nghiệp, đã lơ là giáo 
dục nhân văn, lơ là giáo dục luân lý đạo đức. Cho nên, ngày nay tuy 
khoa học kỹ thuật phát triển, công thương nghiệp phát triển, nhưng 
tạo ra kết quả  mà chính bản thân chúng ta cảm nhận  là lòng 
người trên toàn thế giới lo sợ bất an, nguyên nhân này rốt cuộc 
do đâu? Sáng hôm nay, tôi thấy có một bản photocopy của báo 
Express đặt ở trên bàn tôi, trong đó nói vi-rút Ebola đại khái là đã 
bùng phát ở châu Phi rồi. Hiện nay, nhà khoa học đành phải bó tay 
đối với loại vi-rút này, cũng không biết nó từ đâu ra, có khi nó biến 
mất cũng không biết nó biến đi đâu, thật sự là đến đi không để lại 
dấu vết. Trong mắt người học Phật chúng ta nhìn thấy đây là quả 
báo gì? Con người sao lại gặp phải khổ nạn lớn như vậy? Chúng ta 
nhìn thấy những hiện tượng này thì càng khiến chúng ta cảm thấy 
tầm quan trọng của giáo dục. Ngày nay muốn cứu vãn kiếp nạn của 
thế gian, đây thuộc về một trong các kiếp nạn, ngoài giáo dục ra thì 
không còn cách nào khác. Trong giáo dục thì điều quan trọng nhất 
là giáo dục nhân quả, giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, luân lý 
đạo đức đều xây dựng trên nền tảng của nhân quả. 

Chúng ta hiểu rõ rồi, chúng ta cũng mong muốn đại chúng xã 



389Pháp sư Tịnh Không

hội hiểu rõ, nhất định phải đoạn ác tu thiện. Phật thường khuyên 
chúng ta tích lũy công đức, trong kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo 
nói rất hay, dạy chúng ta ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư 
duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, không để mảy may bất thiện 
xen tạp. Đây chính là “đạt đến chí thiện” trong lý tưởng của nhà 
Nho. Thật sự tâm thiện, hạnh thiện thì tai nạn sẽ không còn, đây 
đích thực là giải quyết vấn đề từ căn bản; chữa trị là từ trên cành 
lá, còn căn bản là từ trên tâm địa mà chuyển ác thành thiện, chuyển 
mê thành ngộ. Phải đoạn sạch ý niệm tự tư tự lợi, ý niệm mong 
cầu danh văn lợi dưỡng, ý niệm ham muốn hưởng thụ ngũ dục 
lục trần, những thứ này chắc chắn không phải là việc tốt. Tham 
sân si sẽ chiêu cảm đến rất nhiều tai họa mà bạn không sao ngờ 
đến, thế nên Phật gọi nó là tam độc phiền não, tất cả mọi vi-rút 
đều từ đây mà sanh ra. Nếu trừ bỏ tam độc tham sân si trong tâm 
của chúng ta thì vi-rút bên ngoài sẽ không còn. Lời nói này người 
học khoa học không tin, nhưng người học Phật chúng ta tin sâu 
không nghi, phải loại bỏ hết căn bản phiền não thì tâm hoan hỷ 
mới có thể thường luôn sanh khởi. 

“Học mà thường làm được”, chúng ta ngày nay học thập thiện 
nghiệp đạo thì phải “làm được”, tức là từng giây từng phút thực 
hành thập thiện nghiệp vào trong đời sống của chúng ta thì chính 
là làm được, vậy tâm hoan hỷ mới có thể sanh khởi được. Tâm 
lượng rộng lớn, đối đãi từ bi hỷ xả với tất cả chúng sanh, không chỉ 
là chúng sanh hữu tình, mà chúng sanh vô tình đều bao gồm trong 
đó. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



TÂM XẢ TRANG NGHIÊM

Tập 94 (số 19-014-0094)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, hàng thứ hai từ dưới lên: 

Tâm xả trang nghiêm nên đối với cảnh thuận nghịch, tâm 
không có thương giận. 

Chúng ta xem đoạn này, đây là đoạn cuối cùng của tứ vô 
lượng tâm. Bồ-tát tu hành thập thiện nghiệp đạo, thực hành vào 
trong tâm xả, công đức lợi ích thù thắng đạt được là “đối với cảnh 
thuận nghịch, tâm không có thương giận”, chúng ta đọc đến 
câu này thì phải nghĩ đến thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ 
bi. Những cương lĩnh quan trọng này nói ra thì dễ, nhưng tại sao 
chúng ta không làm được? Là do chưa tu tâm xả. Nếu thật sự có 
thể tu từ bi hỷ xả thì chân tâm của chúng ta, tánh đức của chúng ta 



391Pháp sư Tịnh Không

tự nhiên sẽ hiện tiền. Từ bi hỷ xả là tánh đức, vốn sẵn đầy đủ trong 
tự tánh của tất cả chúng sanh, Vương Dương Minh gọi là “lương 
tri lương năng”, không phải đến từ bên ngoài. Nhưng phàm phu 
lục đạo từ kiếp lâu xa đến nay đã mê mất tánh đức rồi, chúng ta 
phải nghe cho rõ, đây là mê mất, chứ hoàn toàn không phải thật 
sự mất, chỉ là mê mất mà thôi, nếu chúng ta thật sự giác ngộ rồi thì 
tánh đức lập tức khôi phục trở lại. “Xả” là buông xuống, vì sao 
chúng ta không thể buông xuống? Không thể buông xuống là bởi 
vì chưa nhìn thấu. 

Lúc mới học Phật, đại sư Chương Gia dạy tôi hai câu: “Nhìn 
thấu, buông xuống.” Hai câu này bắt đầu làm từ đâu? Thật ra mà 
nói là bắt đầu làm từ xả. Thầy dạy tôi bắt đầu làm từ bố thí, bố thí 
chính là xả. Nhưng chữ “xả” ở đây có ý nghĩa tinh thâm sâu xa 
hơn, đó chính là trong thuận cảnh và nghịch cảnh, ở trong thuận 
cảnh, nghịch cảnh tu tâm bình đẳng,  tu tâm thanh tịnh. Trong 
thuận cảnh không có tham ái,  trong nghịch cảnh không có sân 
giận, phải từ đây mà dụng công phu chân thật  thì tâm địa của 
chúng ta sẽ đạt được bình lặng, bình đẳng, thanh tịnh, chân tâm 
bèn hiện tiền. Sự việc này nói thì dễ, làm mới khó, quả thật là rất 
khó. Chúng ta cũng biết việc này là đúng, là tốt, nhưng không thể 
buông xuống tập khí phiền não; hay nói cách khác, chính là không 
xả được. Không xả được thì công phu của bạn không có cách gì 
tiến bộ, đây là công phu gì vậy? Xin thưa với quý vị, đây là công phu 
nhập môn Phật pháp. Nếu không thể nhìn thấu, không thể buông 
xuống, nhìn thấu là trí tuệ, buông xuống là công phu, không thể 



392 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

buông xuống thì bạn không cách gì thấy đạo, chứ đừng nói đến tu 
đạo, căn bản là bạn còn chưa nhìn thấy đạo ở đâu thì bạn còn tu 
cái gì? Cho nên cảnh giới này, nếu thật sự thành tựu rồi thì đây là 
“địa vị thấy đạo”. 

Thế nhưng tứ vô lượng tâm là pháp mà người trời tu, họ tu 
thập thiện nghiệp và tứ vô lượng tâm nên cảm được phước báo ở 
trên trời, họ đã thấy đạo hay chưa? Chưa thấy. Vì sao chưa thấy 
đạo? Vì chưa phá chấp ta, đối với cảnh giới thuận nghịch có thể 
không động tâm là rất khá rồi, nhưng đây là phương tiện tiền đề 
để thấy đạo, chúng ta thông thường gọi là công phu dự bị. Nếu 
công phu của họ có thể nâng lên một tầng, xả bỏ tự tư tự lợi, nếu 
có thể xả bỏ danh văn lợi dưỡng, xả bỏ hưởng thụ ngũ dục lục 
trần, mà ý niệm về “ta” đó vẫn còn thì không thể thấy đạo. Trong 
kiến tư phiền não, điều đầu tiên là “thân kiến”, thực tế mà nói phá 
được thân kiến rồi thì bốn loại kiến khác cũng đồng thời đều phá 
cả, thân kiến là căn bản.  Trong kinh điển thường nói 88 phẩm 
kiến hoặc trong tam giới, 88 phẩm kiến hoặc mấu chốt là ở thân 
kiến, không còn chấp trước thân này là ta nữa thì đây là quả Tu-
đà-hoàn, địa vị sơ quả của Tiểu thừa, là quả vị Sơ tín của Bồ-tát 
Viên giáo Đại thừa, đây là thấy đạo rồi. Chúng ta suy nghĩ một 
chút, nếu không hạ công phu ngay chỗ này thì chúng ta vĩnh viễn 
quanh quẩn ở ngoài cửa Phật, muốn thành tựu thật khó! Điều này 
chứng tỏ tám vạn bốn ngàn pháp môn, tu hành bất kỳ pháp môn 
nào cũng đều không dễ dàng. 

Thế Tôn thấy rất rõ ràng, cho nên nói với chúng sanh thời 



393Pháp sư Tịnh Không

mạt pháp chúng ta,  ngoài tu Tịnh độ,  nương vào uy thần bổn 
nguyện của A-di-đà Phật gia trì  tiếp dẫn vãng sanh ra, quả thật 
không có con đường thứ hai.  Sự tiện lợi của pháp môn Tịnh 
độ chính là không cần đoạn phiền não, ví dụ như chúng ta nói đến 
“thân kiến”, chúng ta hoàn toàn chưa đoạn hết thân kiến, chúng 
ta dùng công phu niệm Phật đè nó xuống, đè xuống là không cho 
khởi hiện hành, cũng tức là không để nó khởi tác dụng, có công 
phu như vậy thì có thể vãng sanh. Cũng chính là nói, thật sự chưa 
đoạn “ta”, nhưng có khi đạt đến được tạm thời quên cái “ta” trong 
thời gian ngắn, đây gọi là phục, việc này nếu chúng ta hết lòng nỗ 
lực một chút thì có thể làm được. Thích-ca Mâu-ni Phật chẳng 
phải đã làm cho chúng ta thấy rồi sao? Thân tâm thế giới, tất cả 
vạn duyên ngài thảy đều buông xuống,  trải qua đời sống đơn 
giản nhất thì sẽ dễ dàng chế phục được chấp vào ta. Loại phương 
pháp tu học này  rất dễ dàng đạt được vãng sanh Tây Phương 
Tịnh Độ,  Phật cũng đã làm gương,  cũng đã làm mô phạm cho 
chúng ta thấy, chúng ta phải thể hội được, có thể hiểu được ý của 
Phật. Phật vì sao làm như vậy? Cách làm này của Phật dạy chúng 
ta điều gì? Là dạy chúng ta xả, dạy chúng ta buông xuống. 

Chúng ta sống ở thế gian này, nhất định phải giác ngộ sanh 
mạng vô cùng mong manh, thế gian này chắc chắn không thể ở 
lâu, tất cả mọi cảnh giới đều như mây khói thoảng qua, xem chơi 
mà thôi, đâu có thứ gì bạn có thể nắm bắt được? Có cái nào bạn có 
thể giữ được? Mọi thứ đều không giữ được, kể cả thân thể này của 
mình cũng không giữ được, huống hồ là vật ngoài thân? Do đó xả 



394 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

là điều nhất định phải làm. Bạn muốn hỏi lý do là gì? Không có lý 
do gì cả, xả là chắc chắn chính xác, thuật ngữ nhà Phật nói là “pháp 
vốn như vậy”. Tất cả chư Phật, Bồ-tát, Thanh văn, Duyên giác, có 
vị nào mà không xả đâu? Chúng ta hãy xem 28 tầng trời, vì sao 
trời có 28 tầng vậy? Chúng ta thấy rõ ràng, là do họ xả nhiều hay 
ít; xả được ít thì vị trí của họ thấp, xả được nhiều thì vị trí của họ 
nâng cao. Đối với ý niệm ngũ dục lục trần, về sự thì buông xuống 
rồi, xả hết rồi, nhưng chưa buông xuống hết ý niệm thì sanh thiên, 
sanh về trời Dục giới.  Nếu ý niệm hưởng thụ ngũ dục lục trần 
đều xả bỏ hết, ý niệm danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần đều 
không còn nữa thì họ sanh về trời Sắc giới. Trời Sắc giới còn có 
sắc thân, nếu như sắc thân này cũng xả bỏ luôn, ý nguyện này đều 
không còn nữa thì sanh về trời Vô Sắc giới. Điều này rất rõ ràng, xả 
càng nhiều thì sanh lên địa vị càng cao. Đến quả địa cứu cánh của 
Như Lai, họ cũng xả nốt luôn một phẩm sanh tướng vô minh cuối 
cùng của Đẳng giác Bồ-tát, họ chứng được quả vị cứu cánh viên 
mãn.  Nếu một phẩm sanh tướng vô minh đó vẫn còn,  chưa xả 
hết thì họ là Đẳng giác Bồ-tát. Do đây có thể biết, pháp thế xuất 
thế gian, sở dĩ nói với bạn nhiều phẩm vị như vậy, phẩm vị hình 
thành như thế nào? Chính là xả nhiều hay ít mà thôi. Đạo lý, chân 
tướng sự thật này chúng ta không thể không biết. 

Thuận cảnh, người thế gian gọi là “mọi việc như ý”, người 
thiện, người và vật mà bạn ưa thích,  loại cảnh giới này dễ dàng 
khởi tâm tham luyến, trong phiền não gọi là “ái biệt ly” (yêu thích 
mà phải rời xa), chính là nói đến cảnh giới này. Nghịch cảnh, đời 



395Pháp sư Tịnh Không

sống khó khăn vất vả, người ác, oan gia đối đầu của mình, rơi vào 
trong cảnh giới này  thì tâm không tự tại,  tâm sân giận dễ hiện 
tiền, tiếng oán than dậy đất, oán trời trách người. Cảnh giới của 
phàm phu sáu cõi không ngoài những việc như thế, [bởi vì] chúng 
ta không rõ chân tướng của nhân quả,  cho nên thuận cảnh thì 
khởi tâm tham, nghịch cảnh thì khởi tâm sân giận, tức là nghiệp 
chướng này càng tạo càng nặng,  quả báo ngày càng đọa lạc đi 
xuống, muốn nâng lên thì quá khó, quá khó. 

Cho nên trong sáu cõi, chúng ta nhất định phải nhớ kỹ, đi lên 
thì rất khó, đọa lạc xuống thì rất dễ. Như vậy chúng ta có thể thể hội 
được rằng chúng sanh luân hồi trong sáu cõi, lúc nào cũng là đời sau 
tệ hơn đời trước, chỉ có gặp được giáo huấn của thánh hiền thì mới 
có cơ duyên nâng cao lên, nhưng cơ duyên này không nhiều. Hiện 
nay trên thế giới gần 7 tỉ người, được mấy phần trong số đó trong 
một đời gặp được giáo huấn thánh hiền? Một thế kỷ trước, người 
gặp được giáo huấn thánh hiền phần lớn đều được nâng cao; trong 
thế kỷ hiện nay, cho dù gặp được giáo huấn của thánh hiền nhưng 
vẫn bị đọa lạc, nguyên nhân do đâu? Do không thắng nổi phiền 
não, không ngăn nổi cám dỗ. Sức cám dỗ của xã hội hiện nay quá lớn, 
ngạn ngữ thường nói: “Nhìn thấu rồi nhưng không nhẫn được.” Đạo 
lý mà thánh nhân nói không sai, là rất hay, nhưng trong thực tế họ 
không nhẫn được. Không nhẫn được thì họ không thể thuận theo 
giáo huấn của thánh hiền, vẫn là thuận theo tham sân si mạn của 
mình, vẫn là tùy thuận tự tư tự lợi của chính mình nên đọa lạc như 
cũ. Biết rõ mà cố phạm thì còn cách gì nữa! 



396 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, hiểu cạn cợt thì vẫn không 
được,  phải hiểu sâu đạo lý của nó,  hiểu rõ ràng sâu sắc chân 
tướng sự thật. Trước mắt, nếu chúng ta có thể cắn chặt răng nhẫn 
chịu  thì tiền đồ là một mảng xán lạn, dù bạn không thể thoát 
khỏi sáu cõi, bạn vẫn có thể giữ được thân người, vẫn có thể từ 
thân người mà thăng tiến lên, sống những ngày hạnh phúc mỹ 
mãn.  Nếu bạn không nhẫn được,  vẫn tùy thuận tập khí phiền 
não của chính mình  thì nhất định đọa lạc đi xuống.  Hiện nay 
đọa lạc đi xuống,  nói lời thành thật,  cơ hội đọa lạc xuống địa 
ngục là nhiều nhất.  Bất luận bạn có tin lời của thánh hiền nói 
hay không, chẳng phải nói không tin thì không đọa lạc, có một 
số người nói: “Những chuyện về tôn giáo, những chuyện về quỷ 
thần, tin thì có, không tin thì không có.” Nếu đơn giản như vậy thì 
chúng ta đừng tin là được; bạn tin thì có, không tin thì vẫn có, sự 
việc này bất luận bạn tin hay không thì sự thật vẫn tồn tại. Vì vậy, 
chữ “xả” này vô cùng quan trọng, từng giây từng phút phải để ở 
trong tâm, phải nhắc nhở chính mình, hoan hỷ xả, tận lực xả, có 
thể xả đến mức giống như Thích-ca Mâu-ni Phật là tốt nhất; xả 
đến mức chỉ còn lại những thứ thật cần thiết cho đời sống của 
mình, điều này trong nhà Phật chúng ta gọi là “y đơn”, ta vẫn còn 
hai bộ quần áo thay đổi, tối ngủ còn có chăn đắp là đủ rồi, những 
thứ khác thảy đều không cần. 

Sự việc này người trẻ tuổi hiện nay các bạn không cách gì 
tưởng tượng được, những người Trung Quốc thuộc thế hệ của 
tôi đa phần đều trải qua. Thời kỳ chúng tôi là học sinh, đúng lúc 



397Pháp sư Tịnh Không

gặp phải chiến tranh Trung - Nhật, cuộc sống 8 năm kháng chiến 
khi đó, chúng tôi còn là học sinh, lúc đó chúng tôi là học sinh tiểu 
học. Hình như vào năm kháng chiến đó thì tôi là học sinh lớp ba 
tiểu học, cả thời gian kháng chiến đó, tôi trải qua thời tiểu học và 
trung học trong chạy nạn. Chúng tôi thật sự là chỉ có hai bộ đồ 
thay đổi, một cái chăn vải rất nhỏ, mỗi ngày vác trên người mà 
đi, toàn bộ tài sản chỉ có nhiêu đó, còn sách giáo khoa thì có vài 
cuốn, toàn bộ tài sản của tôi chỉ có bấy nhiêu. Sống những tháng 
ngày đó trong 8 năm, sống rất tự tại, rất vui vẻ. Tôi mỗi ngày du 
sơn ngoạn thủy, trong 8 năm tôi đã đi qua 10 tỉnh, 10 tỉnh Giang 
Nam đều đi hết cả, toàn là đi bộ. Thế nên, các bạn không thể nào 
tưởng tượng được cuộc sống như vậy. Lúc đó người dẫn dắt chúng 
tôi là đồng học lớn tuổi, là thầy giáo, khi đó chúng tôi được gọi là 
học sinh lưu vong, thật sự là phải nhờ vào sự cứu tế để sống. Đi 
đến đâu  cũng đều có những người làm từ thiện giúp đỡ chúng 
tôi, cho chúng tôi một ít thức ăn,  tìm cho chúng tôi nơi có thể 
che mưa chắn gió để tạm trú ngụ. Thời gian trú ngụ dài nhất đều 
không quá một năm, thường là ba tháng đến sáu tháng thì dọn đi 
rồi, phải lên đường rồi. Thời gian lặn lội đường xa, có nơi chỉ ở 
một ngày, hai ba ngày. Cho nên, chúng tôi có kinh nghiệm về chữ 
“xả” này, chúng tôi đã trải qua rồi, biết được lợi ích của nó. Vì sao 
vậy? Không có gánh nặng gì cả, ý nghĩ gì cũng không có, không 
có vọng tưởng. Cõng toàn bộ gia sản trên người, bạn còn có vọng 
tưởng gì nữa chứ? Không có vọng tưởng nữa, sanh mạng với tài 
sản kết hợp thành một thể. 



398 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Trong Phật pháp chúng ta đã nhìn thấy  Thích-ca Mâu-ni 
Phật là người như vậy, tổ sư đại đức nhiều đời thị hiện cho chúng 
ta cũng là hình ảnh này, trải qua đời sống đơn giản nhất, buông 
xuống vạn duyên, làm công việc tích cực nhất trong xã hội là giáo 
hóa chúng sanh, làm ra tấm gương tốt nhất cho chúng sanh. Từ bi 
hỷ xả, đây là tứ vô lượng tâm, đến đây thì đã giới thiệu đơn giản 
cho quý vị rồi. Bốn chữ này đối với việc tu học của chúng ta là vô 
cùng quan trọng, Phật đem nó xếp vào sau sáu ba-la-mật của Bồ-
tát, có thể thấy được dụng ý dạy học của Thế Tôn, đối với môn 
học này ngài vô cùng coi trọng. Tốt rồi, hôm nay chúng ta giảng 
đến chỗ này. 



TỨ NHIẾP TRANG NGHIÊM

Tập 95 (số 19-014-0095)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, hàng sau cùng: 

Tứ nhiếp trang nghiêm nên thường siêng năng nhiếp hóa 
hết thảy chúng sanh. 

Dựa theo câu hoàn chỉnh của kinh văn phía trước mà đọc thì 
là: “Này long vương! Nêu ra điều trọng yếu để nói: Hành đạo thập 
thiện vào trong tứ nhiếp trang nghiêm nên thường siêng năng nhiếp 
hóa hết thảy chúng sanh”, câu như vậy thì hoàn chỉnh. Pháp thế 
gian, chúng ta không bàn đến pháp xuất thế gian, vì pháp xuất thế 
gian ở mức thấp nhất là nói tứ thánh pháp giới, nói chính xác thì là 
nhất chân pháp giới, cấp bậc này quá cao, nên chúng ta chỉ nói sáu 
cõi. Trong sáu cõi, tất cả người và việc thì điều khó khăn nhất là 



400 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

việc chung sống giữa người với người. Nếu như làm tốt mối quan 
hệ giữa người với người, có thể chung sống với nhau thì cảnh giới 
sáu cõi cùng với nhất chân pháp giới của chư Phật Như Lai nói 
thật ra là không có khác biệt. Từ đó cho thấy, việc chung sống giữa 
người với người là việc lớn hàng đầu trong sáu cõi. Giáo học của 
cổ thánh tiên hiền, đủ loại giáo hóa của chư Phật Bồ-tát thị hiện ở 
thế gian, không gì không lấy đây làm việc lớn hàng đầu, cũng chính 
là tông chỉ đứng đầu trong dạy học. Vì sao tứ thánh pháp giới trở 
lên, những vấn đề này đều không còn vậy? Các ngài thật sự giác 
ngộ rồi. Chúng ta xem thấy trong kinh Phật, A-la-hán, Bích-chi 
Phật, quả vị mà các ngài chứng được là chánh giác, các ngài là thật 
sự giác ngộ rồi; thật sự giác ngộ thì vấn đề này đã giải quyết. Chưa 
thật sự giác ngộ thì vẫn còn trong sáu cõi, kể cả trời Phi Tưởng Phi 
Phi Tưởng Xứ. Chúng ta tiếp nhận giáo dục thánh hiền là để làm 
gì? Không gì ngoài việc học theo các bậc thánh hiền làm thế nào 
chung sống với mọi người, chúng ta học điều này, điều này ở thế 
gian gọi là đại học vấn. Chỉ cần giải quyết vấn đề này thì những 
việc khác đều không thành vấn đề. 

Tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc  mà Phật dạy chúng 
ta chính là một câu “tứ nhiếp” này. “Nhiếp” nghĩa là nhiếp thọ, nói 
theo hiện nay thì nhiếp thọ chính là tiếp cận, thân cận. Phật ở đây 
đã nói với chúng ta bốn nguyên tắc, trong bốn nguyên tắc này thì 
điều thứ nhất là bố thí, thứ hai là ái ngữ, thứ ba là lợi hành, thứ tư 
là đồng sự, dùng bốn loại phương pháp này để nhiếp thọ tất cả 
chúng sanh. Trong nhiếp thọ, điều quan trọng nhất là giáo hóa tất 



401Pháp sư Tịnh Không

cả chúng sanh, tất cả chúng sanh hoan hỷ, tuân theo sự giáo hóa thì 
đây gọi là nhiếp thọ. Ở thế gian, phạm vi nhỏ nhất là vợ chồng, nếu 
hai vợ chồng hiểu được tứ nhiếp pháp, tu hành tứ nhiếp pháp thì 
đôi vợ chồng này thật sự là trăm năm hòa hợp,  người thế gian 
chúng ta gọi là vợ chồng đằm thắm, được xây dựng từ trên phương 
pháp này. Áp dụng vào gia đình thì gia đình hòa thuận, ngạn ngữ 
Trung Quốc thường nói “gia hòa vạn sự hưng”.  Thực hành vào 
trong đạo tràng thì mọi người trong đạo tràng đều thành tựu đạo 
nghiệp. Bất luận thực hành tứ nhiếp pháp vào trong đoàn thể nào 
thì đoàn thể đó chắc chắn hưng vượng.  Nếu như không có tứ 
nhiếp pháp thì vợ chồng bất hòa, gia đình tan nát. 

Ngày nay, chúng ta thấy thế gian có không ít xí nghiệp, công 
ty làm ăn rất thành công, quan sát thật kỹ xem, họ dùng phương 
pháp gì vậy? Phàm những công ty thành công, những việc mà họ 
làm là gần giống tứ nhiếp pháp, nếu họ hoàn toàn dùng tứ nhiếp 
pháp  thì người chủ tuyệt đối sẽ không lo lắng,  nhân viên nhất 
định đoàn kết giống như người một nhà vậy,  tương thân tương 
ái, hỗ trợ hợp tác, lý nào không hưng vượng cho được! Vĩnh viễn 
hưng vượng, chắc chắn không có suy thoái. Trong tứ nhiếp, thiếu 
đi một điều, thiếu đi hai điều thì vấn đề liền xuất hiện, chúng ta 
phải nghiên cứu tỉ mỉ đạo lý này. Làm thế nào thực hiện nó, thực 
hiện được viên mãn? Đây là vấn đề giáo dục, giáo dục là dạy người 
giác ngộ. Nếu như không dạy thì Phật Bồ-tát đối với chúng sanh 
dù tốt đến đâu, vì sao Phật không độ chúng sanh? Phương pháp 
của Phật viên mãn như vậy, vì sao ngài không đến thế gian này để 



402 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

độ chúng sanh? Phật không đến, vậy là Phật không từ bi rồi, sao 
có thể gọi là đại từ đại bi được? Sở dĩ Phật không đến là vì hiện 
nay chúng sanh không thể tiếp nhận. Hay nói cách khác, không 
thể tiếp nhận tứ nhiếp pháp của Phật, đây là không có duyên với 
Phật, Phật không độ chúng sanh không có duyên. 

Sự bố thí của Phật đối với tất cả chúng sanh là bố thí 
pháp, không phải bố thí tài. Quí vị nhất định phải biết rằng, Thích-
ca Mâu-ni Phật năm xưa còn tại thế, đời sống của ngài là trì bát 
khất thực, toàn bộ tài sản của ngài là ba y một bát, sống đời sống 
vật chất đơn giản nhất, không có mảy may dư giả. Vì lẽ đó nên nói 
bố thí tài thì ngài không có sức, ngài là dùng bố thí pháp giáo hóa 
tất cả chúng sanh. Bố thí pháp, nói thật ra cũng không tách rời bố 
thí tài, tài này là “nội tài”, thể lực của ngài, tinh thần của ngài, đây 
là thuộc về nội tài, ngài là bố thí nội tài chứ không phải ngoại 
tài. Ngài vất vả trong 49 năm không hề gián đoạn, hằng ngày dạy 
học cho mọi người. Người nào được lợi ích vậy? Nói theo cách 
của người Trung Quốc là  người hiếu học thì được lợi ích.  Cho 
nên, hiếu học là mấu chốt thành bại trong đời này của chúng ta, 
người nào hiếu học thì người đó được lợi ích. Được lợi ích nhiều 
hay ít là do yếu tố hiếu học của họ nhiều hay ít, họ hiếu học mười 
phần thì họ được mười phần lợi ích, họ hiếu học ba phần thì họ 
chỉ được ba phần lợi ích. 

Trong hiếu học thì điều quan trọng nhất, điều này Phật trong 
tất cả kinh điển đã nói vô số lần, chúng ta mở kinh Phật ra xem 
một lượt từ đầu đến cuối,  tuy ký ức rất mơ hồ,  nhưng có một 



403Pháp sư Tịnh Không

câu nói cần phải nhớ thật rõ ràng, đó chính là “thọ trì đọc tụng , 
vì người diễn nói”. Vì sao nhớ rất rõ ràng vậy? Vì số lần nói quá 
nhiều, một bộ kinh Kim Cang chỉ có 5.000 chữ mà câu này đã nói 
đến mười mấy lần, đây là Phật không ngại phiền phức, dặn đi dặn 
lại. Bạn có thể thành tựu hay không là ở ngay tám chữ này, bạn 
có thể tiếp nhận hay không, bạn có thể gìn giữ hay không, bạn có 
thể đọc tụng hay không, bạn có thể vì người diễn nói hay không? 
Diễn là biểu diễn,  làm cho người khác thấy. Đem hành vi sinh 
hoạt của Phật Bồ-tát làm ra cho người ta thấy, đây gọi là diễn, 
diễn là diễn kịch. Chư Phật Bồ-tát thị hiện ở thế gian, chúng ta 
thường nói là du hí nhân gian,  các ngài đều là diễn kịch ở thế 
gian, biểu diễn ở thế gian để người thế gian sau khi nhìn thấy thì 
giác ngộ, tỉnh ngộ trở lại. Chúng ta là đệ tử Phật, chúng ta là tứ 
chúng đệ tử, thân phận của mỗi người không như nhau, công việc 
không như nhau, cần phải ngay trong thân phận hiện hữu, công 
việc hiện tại làm ra tấm gương tốt, làm ra mô phạm, đây chính là 
“vì người diễn”; bạn làm ra tấm gương tốt thì sẽ có người thỉnh 
giáo bạn, học tập theo bạn, bạn lại chỉ dẫn họ, đây là “nói”. Hay 
nói cách khác, nếu học rồi mà không thể làm được thì cũng như 
chưa học, bạn dạy người khác, người ta cũng không tin, nhất định 
chính mình phải làm cho được. Cho nên, mỗi một bộ kinh đến 
câu cuối cùng, Phật đều dạy mọi người là “tín thọ phụng hành” 
(tin nhận làm theo), đây là bố thí nhiếp thọ ở trong tứ nhiếp mà 
chư Phật Bồ-tát thị hiện ở nhân gian. 

Chúng ta nhìn thấy người thế gian với người học Phật quả 



404 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

thật không giống nhau, thế gian có người thiện, có người tốt hay 
không? Có, chúng ta nhìn thấy rất nhiều. Như những năm gần đây, 
người đề xướng giáo dục nền tảng nhi đồng, đề xướng đọc sách 
thánh hiền,  thật tuyệt vời! Họ là người đại thiện, nhưng không 
phải là Phật Bồ-tát. Sao biết họ không phải Phật Bồ-tát? Tài liệu 
giảng dạy hay như vậy, phía sau vừa mở ra là dòng chữ “sở hữu 
bản quyền, sao chép truy cứu”, vậy là xong rồi, ghi như vậy là niêm 
phong lại rồi,  không thể lợi ích chúng sanh trong thiên hạ.  Tại 
sao vậy? Bạn muốn đọc sách này thì nhất định phải tốn tiền mua 
ở họ, bạn muốn in lại thì họ truy cứu kiện ra tòa, bạn phải ra hầu 
tòa, bạn còn bị xử phạt. Cho nên đây là phàm phu, không phải 
Phật Bồ-tát,  tâm lượng rất nhỏ.  Tôi có đồ tốt,  nhưng bạn nhất 
định phải đến mua ở chỗ tôi, tôi bán cho bạn, bạn không được [tự 
lấy] lưu hành. Phật Bồ-tát có tâm lượng lớn, yêu xã hội, yêu chúng 
sanh, hy vọng mỗi người đều được lợi ích, nhất định không có bản 
quyền. Chúng ta xem người tốt thật hay người tốt giả là xem họ có 
cần bản quyền hay không, họ có tự tư tự lợi hay không. Nếu chưa 
buông xuống tự tư tự lợi, dù họ làm việc tốt cũng chẳng qua là 
phước báo hữu lậu thế gian mà thôi, phước báo hữu lậu thế gian đi 
đến đâu để hưởng thì rất khó nói. Tu ngũ giới thập thiện rất tốt thì 
đời sau được sanh cõi người; ngũ giới thập thiện tu không tốt thì 
đến đâu hưởng phước vậy? Chúng ta nhìn thấy rất nhiều gia đình 
giàu có ở nước ngoài nuôi thú cưng, tương lai họ sẽ biến thành 
những con đó, tiền đồ của họ là như thế, đi hưởng phước ở cõi súc 
sanh, hưởng phước ở cõi ngạ quỷ. Họ cũng hành bố thí pháp, cũng 



405Pháp sư Tịnh Không

hành bố thí tài, nhưng không buông xuống tự tư tự lợi, cho nên 
phần lớn đều đi đến hai cõi này. Thú cưng rất thông minh, rất hiểu 
ý người, vì sao vậy? Vì nó đời trước tu bố thí pháp. Môi trường 
sinh hoạt của nó rất tốt, bạn thấy người trong gia đình đều yêu 
quý nó,  chăm sóc nó từng li từng tí,  do nó đời trước tu bố thí 
tài. Đi đến đâu để hưởng thụ quả báo, chúng ta phải hiểu cho thật 
rõ ràng. 

Chúng tôi nhìn thấy thế gian có không ít người cũng 
được xem là người có tâm, nhưng nhìn thấy phía sau là “sở hữu 
bản quyền, sao chép truy cứu”,  chúng tôi rất thất vọng.  Tại sao 
vậy?  Không thể phổ cập,  không thể giáo hóa quảng đại chúng 
sanh,  thật vô cùng đáng tiếc.  Họ vốn dĩ có thể làm đại thánh 
nhân, có thể làm đấng cứu thế, chỉ vì một chút này mà họ vẫn là 
phàm phu sát đất, chư Phật Bồ-tát nhìn thấy cũng lắc đầu, cũng 
cảm thán! Cho nên học Phật, chướng ngại lớn nhất là làm thế nào 
đột phá tự tư tự lợi. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam năm xưa thường dặn 
đi dặn lại chúng tôi, học Phật là phải sửa tâm, sửa đổi quan niệm ở 
trong tâm. Khi chưa học Phật, khởi tâm động niệm là vì mình, vì 
gia đình của mình, đây là phàm phu, phàm phu sáu cõi, không 
thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi.  Sau khi học Phật,  đem ý niệm 
này sửa đổi lại,  khởi tâm động niệm luôn nghĩ đến hạnh phúc 
của tất cả chúng sanh, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều 
vì tất cả chúng sanh mà tu phước. Tu phước không phải để chính 
mình hưởng phước, mà tu phước là để tất cả chúng sanh hưởng 
phước, không phân quốc gia  (trong kinh Phật gọi là quốc độ), 



406 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

không phân chủng tộc,  không phân tôn giáo,  tất cả đều không 
phân biệt, đối xử bình đẳng, lợi ích rộng khắp, đây là đệ tử Phật. 

Là đệ tử Phật mà khởi tâm động niệm vẫn còn tự tư tự lợi, đây 
là đệ tử Phật giả,  không phải đệ tử Phật thật, vì sao vậy?  Phật 
không có loại tâm này, Phật không có loại hành vi này. Chúng ta 
thử xem sách xưa,  sách xưa không có sở hữu bản quyền,  người 
xưa không có khái niệm này. Không những không có khái niệm 
này, mà phía sau sách còn in vào mấy chữ là “hoan nghênh lưu 
thông, công đức vô lượng”, khuyến khích bạn in sao lưu hành. Tại 
sao vậy? Tạo phước cho xã hội, tạo phước cho chúng sanh, đem 
trí tuệ phước đức này mở rộng ra, mở rộng đến hư không pháp 
giới. Cho nên, Phật thường dạy chúng ta “tâm bao thái hư, lượng 
chu sa giới”, chúng ta nhất định phải hiểu. 

Trước đây tôi ở Đài Trung, thư viện Từ Quang ở liên xã Đài 
Trung xuất bản một số ấn phẩm,  phía sau cũng in “sở hữu bản 
quyền, sao chép truy cứu”, tôi đã nói mấy chục lần: Sai lầm, hết 
sức sai lầm!  Hoàn toàn đi ngược lại tinh thần từ bi độ thế của 
Phật Bồ-tát, nuôi lớn tự tư tự lợi, phân chia môn phái, phá hòa 
hợp tăng  là tội nghiệp địa ngục A-tỳ.  Học tập với thầy Lý hơn 
30 năm,  học đến sau cùng vẫn không tránh khỏi đọa địa ngục 
A-tỳ, bạn nói oan uổng biết bao! Tôi theo thầy mười năm, thầy Lý 
không hề dạy chúng tôi như vậy. Câu đầu tiên trong kệ khai kinh 
là: “Nguyện hiểu nghĩa chân thật của Như Lai”, người học Phật 
chúng ta đã hiểu sai, hiểu lầm ý của Phật rồi. Vừa mở đầu thì đã 
không phải là tâm Phật, vẫn là tâm phàm phu, vẫn là tâm luân hồi, 



407Pháp sư Tịnh Không

tâm luân hồi học Phật pháp thì vẫn là vào luân hồi, không ra khỏi 
luân hồi. Phải đem tâm luân hồi đổi thành tâm Bồ-đề, tâm Bồ-đề 
không có tự tư tự lợi, tâm Bồ-đề niệm niệm là vì phước lợi chúng 
sanh pháp giới, tận hư không khắp pháp giới. 

Cho nên, chúng ta bố thí nhất định phải dùng tâm như vậy mà 
hoan hỷ bố thí, tận tâm tận lực bố thí, bất luận là bố thí tài, bố thí 
pháp, bố thí vô úy, thì đây là tâm Phật. Đại đức xưa thường dạy 
chúng ta tu từ căn bản, căn bản là gì? Căn bản là giữ tâm, khởi tâm 
động niệm. Chúng ta khởi tâm động niệm hoàn toàn tương đồng 
với chư Phật Bồ-tát khởi tâm động niệm, vậy thì chúng ta đời này 
trên đường Bồ-đề chắc chắn thành tựu. Nếu khởi tâm động niệm 
không giống với Phật Bồ-tát thì có vấn đề rồi, bản thân hãy tự suy 
nghĩ xem, tu hành tương lai sẽ đi về đâu. Dứt khoát không nên 
cho rằng tôi làm việc thiện,  cả đời hành thiện,  nhưng phía sau 
là “sở hữu bản quyền, sao chép truy cứu” thì vẫn phải đọa lạc, vì 
việc thiện của bạn vẫn chưa thoát khỏi tự tư tự lợi. Hay nói cách 
khác, tuy bạn hành thiện nhưng cái gốc của bạn là bất thiện, cành 
lá hoa quả rất thiện mà gốc bất thiện thì thiện đó của bạn không 
phải thật, là đồ giả,  thiện đó của bạn là nhất thời,  không phải 
trường cửu, bạn nhất định phải biết đạo lý này. Tứ nhiếp pháp có 
quan hệ rất lớn, rất mật thiết đối với sinh hoạt thường ngày của 
chúng ta, cho nên chúng tôi phải giảng nhiều lần. Tốt rồi, hôm 
nay chúng ta giảng đến đây. 



408 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Tập 96 (số 19-014-0096)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, hàng sau cùng: “Tứ nhiếp trang 
nghiêm nên thường siêng năng nhiếp hóa hết thảy chúng sanh.” Điều 
này tuy phía trước đã giảng qua một lần,  nhưng vẫn chưa thể 
nói rõ ý nghĩa được. Bởi vì tứ nhiếp pháp đối với pháp thế xuất 
thế gian đều vô cùng quan trọng, nên chúng ta dùng nhiều thời 
gian một chút để nghiên cứu thảo luận thì sẽ có lợi ích. Tứ nhiếp 
pháp là nói về quan hệ giữa người với người, nếu có thể xử lý tốt 
quan hệ này thì vấn đề gì cũng đều giải quyết được, còn như xử 
lý không tốt quan hệ này thì không những tạo nên rất nhiều khó 
khăn, mà chắc chắn sẽ dẫn đến rất nhiều tai họa. Thiên tai nhân 
họa từ đâu mà phát sinh? Sau khi thật sự hiểu rõ rồi chúng ta mới 
biết được, tứ nhiếp pháp có thể tiêu trừ tất cả tai họa, vì vậy chúng 
ta không thể không xem trọng điều này. 

Ở đây Phật dạy chúng ta, nếu có thể thực hành thập thiện 
nghiệp đạo vào trong tứ nhiếp pháp  thì có thể tiêu trừ rất 
nhiều  thiên tai nhân họa trong thế gian. Trong tứ nhiếp pháp 
thì điều đầu tiên là bố thí, hôm qua tôi cũng đã nói qua với quý 
vị, hôm nay chúng ta từ trong giáo nghĩa của Phật giáo mà vào 
sâu hơn một tầng để thể hội nó. Trong kinh điển, Phật dạy Bồ-
tát, trong bố thí còn có bốn loại bố thí rộng khắp, danh từ Phật 
học gọi là “tứ tất đàn”. “Tứ” là chữ số, chữ “tất” này là từ của Trung 
Quốc, nghĩa là rộng khắp, “đàn” là đàn-na, là bố thí, bốn loại bố 



409Pháp sư Tịnh Không

thí rộng khắp. Hay nói cách khác,  hoàn toàn là dùng tâm chân 
thành, dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi để tu bốn 
loại bố thí này. Đây là nói một cách thâm nhập mà thấu triệt. 

Loại thứ nhất là “thế giới tất đàn”. Hai chữ “thế giới” nghĩa 
là gì? “Thế” là nói thời gian, “giới” là nói không gian, nếu nói theo 
cách của người thông thường chúng ta ngày nay thì chính là vũ 
trụ, còn trong Phật pháp gọi là tận hư không khắp pháp giới. Bạn 
xem, tâm lượng mà Phật dạy Bồ-tát đó lớn biết bao! Nếu bạn có 
thể mở rộng tâm lượng đến viên mãn thì thật sự là “tâm bao thái 
hư, lượng chu sa giới”, bạn tu loại bố thí này, lợi ích mà bạn đạt 
được là hoan hỷ, nhà Phật thường gọi là “thường sanh tâm hoan 
hỷ”. Tâm hoan hỷ được sanh ra từ đâu? Thông thường chúng ta 
hay nhìn thấy trong kinh luận là “pháp hỷ sung mãn”, sự sung 
mãn này là vũ trụ sung mãn, hư không pháp giới sung mãn, tận 
hư không khắp pháp giới là một mảng tường hòa, đây là hiệu quả 
thành tựu của sự bố thí như vậy, chúng ta phải học tập. Trong sự 
giáo hóa chúng sanh của Phật thì hiệu quả này chính là tiếp dẫn 
rộng khắp chúng sanh,  kinh Phật thường gọi là phổ độ chúng 
sanh. Bạn không có tâm lượng này thì sao có thể giúp đỡ chúng 
sanh? Chẳng những không độ nổi chúng sanh, mà độ chính mình 
còn không xong. Bạn không có tâm lượng này thì mỗi ngày từng 
giây từng phút bạn thường sanh phiền não, bạn làm sao thường 
sanh hoan hỷ được? Cho nên chúng ta phải suy nghĩ, làm thế nào 
thực hành thập thiện nghiệp vào trong thế giới tất đàn. 

Loại thứ hai là “vị nhân tất đàn”. Loại này ở trong bố thí có 



410 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

một đối tượng riêng biệt,  không phải vì bản thân, mà vì người 
khác. “Nhân” ở đây nghĩa rộng là chúng sanh. Trong mười pháp 
giới, nếu như vì người thì chỉ có một pháp giới người, còn chín 
pháp giới khác bị sót mất rồi. Cho nên chúng ta hiểu được ý của 
Phật, thật sự là nêu một, chúng ta liền biết mười: niệm niệm đều 
vì tất cả chúng sanh hữu tình trong mười pháp giới. Nói chúng 
sanh hữu tình  thì nhất định cũng bao hàm cả chúng sanh vô 
tình, như vậy thì tâm bố thí và hành vi bố thí này của chúng ta mới 
có thể đạt đến cứu cánh viên mãn, lợi ích mà chúng ta đạt được là 
sanh thiện. Niệm niệm vì người, không vì bản thân là sanh thiện, 
là thuần thiện. Vì bản thân thì sẽ sanh ác chứ không sanh thiện. Vì 
người mới là sanh thiện, vì chúng sanh là sanh thiện. Ngay như 
phần trước kinh này, Phật đã khai thị cho chúng ta, bảo chúng ta 
“ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát 
thiện pháp”. Phật đã dạy chúng ta như vậy, chúng ta phải tu như 
thế nào để thành tựu? Tu tứ nhiếp pháp thì thành tựu. 

Loại thứ ba gọi là “đối trị tất đàn”.  Bốn điều này càng lúc 
càng tinh tế. Điều thứ nhất là nói tâm lượng của bạn, niệm niệm 
là vì tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới, mở rộng tâm 
lượng. Điều thứ hai là niệm niệm đều vì tất cả chúng sanh, không 
vì chính mình. Điều thứ ba là dạy chúng ta đối với tất cả chúng 
sanh,  toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ,  giúp đỡ tất cả chúng sanh 
chuyển ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ. 

Trước tiên giúp họ chuyển ác thành thiện. Làm thế nào giúp 
họ đây? Chính mình làm ra tấm gương cho họ thấy, không làm 



411Pháp sư Tịnh Không

ra tấm gương cho họ thấy thì không có tác dụng. Cho nên, giáo 
học của cổ thánh tiên hiền đều là làm ra tấm gương cho người 
khác thấy.  Trước đây người làm cha mẹ hiểu được,  biết được 
đạo lý này, thế nên ở trước mặt con cái, nói năng cử chỉ của cha 
mẹ đều không được trái lễ. Vì sao vậy? Đây gọi là giáo dục gia 
đình, làm cho con cái xem, con cái từ nhỏ đã nhìn thấy, đã nghe 
được.  Đây là người làm cha mẹ có trách nhiệm,  là cha mẹ thật 
sự yêu thương con cái, tuyệt đối không để con cái có ấn tượng 
không tốt. Người trước đây hiểu được, còn người hiện nay không 
biết. Vì vậy, hiện nay một số đồng tu chúng ta thường hay nói rất 
nhiều con cái không nghe lời, nhưng họ đều không hề suy nghĩ 
vì sao con cái không nghe lời? Dứt khoát không được trách con 
cái, tuổi của chúng còn nhỏ,  chưa hiểu chuyện,  chúng chỉ biết 
bắt chước, người lớn biểu hiện như thế nào thì chúng sẽ học theo 
thế ấy. Do đây có thể biết, con cái không nghe lời, học trò không 
nghe lời, trách nhiệm thuộc về ai? Bởi bản thân cha mẹ chưa làm 
tốt, bản thân thầy cô giáo chưa làm tốt, quay đầu lại phản tỉnh thì 
sẽ tìm ra nguyên nhân. Nhà Nho gọi là “cha không ra cha thì con 
chẳng ra con”, bạn làm cha mẹ mà không giống dáng vẻ của người 
làm cha mẹ thì con cái bạn đương nhiên sẽ không giống dáng vẻ 
của người làm con cái. 

Bốn câu đầu trong Tam Tự Kinh quan trọng,  đó là tổng 
cương lĩnh, tổng nguyên tắc của giáo dục cổ thánh tiên hiền. Hai 
câu đầu là: “Người ban đầu, tánh vốn thiện”, chúng ta nói cạn nhất, 
không cần nói quá sâu, nói thiển cận nhất là trẻ con sinh ra đều 



412 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

là lương thiện, đều là tốt, vì sao chúng thay đổi vậy? Bởi hai câu 
tiếp theo: “Tánh gần nhau, tập xa nhau”, “tập” là thứ mà chúng học 
được. Trẻ con mở mắt ra là chúng đã biết nhìn, cái ấn tượng đó sâu 
sắc, bạn cho chúng xem những gì, ấn tượng ban đầu sớm nhất thì 
gần giống với bản tánh. Hiện nay có mấy người hiểu được đạo lý 
này? Cho nên thành tựu của một người, gốc rễ của họ là giáo dục 
gia đình, còn sự dạy dỗ của thầy giáo là giúp họ hoàn thành. Cho 
nên cha mẹ tôn kính sư trưởng, làm ra dáng vẻ tôn kính sư trưởng 
để con cái thấy, con cái nhìn thấy cha mẹ đối với thầy cô tôn trọng 
như vậy thì chúng sẽ có tín tâm đối với thầy cô, tiếp nhận sự chỉ 
dạy của thầy cô. Bởi vậy, trong bố thí có hai điều nòng cốt là bố thí 
đoạn ác tu thiện và bố thí phá mê khai ngộ. Trên thực tế, lợi ích 
đạt được của “đối trị tất đàn” là phá ác, lợi ích của “vị nhân tất đàn” 
phía trước là sanh thiện, phá ác chính là chẳng để mảy may bất 
thiện xen tạp, khiến thiện của chúng ta có thể đạt đến chân thuần. 

Điều sau cùng của tứ tất đàn là “đệ nhất nghĩa tất đàn”. Đây là 
mục tiêu cuối cùng của bố thí. Đệ nhất nghĩa là gì? Đệ nhất nghĩa 
là nhập lý, khế nhập, chúng ta ngày nay gọi là chân lý. Chân lý, 
danh từ này rất trừu tượng, chúng ta nói theo cách khác là thông 
đạt hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh, bố thí như vậy mới 
thật sự đạt đến viên mãn. Phật ở trong kinh nói với chúng ta những 
đạo lý này, chúng ta không thể không hết lòng nỗ lực mà học tập, 
vì sao vậy? Vì bạn không thể học nổi  tất cả các pháp trong thế 
gian. Nếu điều đầu tiên của tứ nhiếp pháp là “bố thí” tương ưng 
với tứ tất đàn thì bố thí ba-la-mật mới viên mãn. 



413Pháp sư Tịnh Không

Điều thứ hai trong tứ nhiếp pháp là ái ngữ. Ái ngữ, chúng ta 
nhất định phải nhận thức rõ ràng danh từ này, ái ngữ không phải là 
lời nói dễ nghe, không phải nói những lời đường mật, mà là có thể 
khiển trách người, có thể quát tháo, mắng họ, dạy dỗ họ, nhưng 
đó lại là lời yêu thương họ thật sự. Đánh họ, mắng họ là thật sự yêu 
thương họ, vì nếu không yêu thương họ thì mặc kệ họ rồi. Cho 
nên, mọi người không nên cho rằng ái ngữ nhất định phải là lời rất 
dễ nghe, vậy thì hiểu sai rồi. Bạn từ sáng đến tối tiếp xúc với người 
ta, nói lời đường mật gạt người, đây không phải ái ngữ. 

Yêu thương chân thật, nhiếp thọ ái ngữ thì đều phải lấy trí 
tuệ làm nền tảng,  quyết không phải tình cảm.  Trí tuệ làm nền 
tảng thì bạn mới có thể quán cơ. Bạn giúp đỡ người khác, khuyên 
bảo người khác, dùng phương pháp gì khuyên bảo? Khuyên bảo 
vào lúc nào? Khuyên bảo họ đến mức độ nào thì họ có thể tiếp 
nhận? Bạn đều hiểu rõ thì bạn mới thật sự có thể giúp đỡ họ. Nếu 
họ không thể tiếp nhận, bắt đầu phản kháng  thì chúng ta đã 
sai, cách làm của chúng ta đã sai rồi. Phật Bồ-tát độ chúng sanh 
không vội vã nhất thời, mà rất có tâm nhẫn nại, đời này họ không 
thể quay đầu thì đợi đời sau, đời sau không thể quay đầu thì đợi 
đời sau nữa, đây là điều mà chúng ta phải học Phật Bồ-tát. Nếu 
như cơ duyên chín muồi thì nhất định phải nắm lấy, quyết không 
bỏ lỡ thời cơ, cho nên chúng ta tán thán Phật Bồ-tát thuyết pháp 
“như hải triều âm”, hải triều tức là đến giờ nhất định thì thủy triều 
dâng, đến giờ nhất định thì thủy triều xuống, là lấy ý nghĩa này, 
các ngài nắm bắt thời tiết nhân duyên cực kỳ tốt. Lúc nên nói mà 



414 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

không nói là bỏ lỡ thời cơ, lúc không nên nói mà nói là phản tác 
dụng, không đạt được hiệu quả. Cho nên, đây là phải dùng trí tuệ 
để quán cơ. 

Từ đó cho thấy, giao thiệp với tất cả chúng sanh, nhiếp thọ 
tất cả chúng sanh,  đại căn đại bản của nó là từ bi chân thành. 
Trong đây không xen tạp mảy may ý ác, tâm thương yêu thuần 
thiện chân thành, yêu thương tất cả chúng sanh. Tâm này chính 
là tâm Phật, tâm này chính là chân tâm của mình, chính là bản 
tánh của mình. Ngày nay, chúng ta đối với một số người không 
có tâm thương yêu, đây  là vì đã mê mất tự tánh. Thế nên phải 
biết đây là tánh đức, bạn có thể khế nhập cảnh giới này thì tánh 
đức của bạn tự nhiên lưu lộ.  Đừng mảy may miễn cưỡng,  bạn 
bảo: “tôi phải học”, thứ này không học được, nhất định phải khế 
nhập cảnh giới thì tánh đức tự nhiên sẽ lưu lộ, trong kinh Phật 
thường nói là pháp vốn như vậy.  Chúng ta dùng loại tâm thái 
này, dùng loại hành vi này để đối nhân xử thế tiếp vật thì ở đâu 
mà chẳng được hoan nghênh? Giúp đỡ người chân thành viên 
mãn thì người ta sao có thể không tiếp nhận được? Họ không 
hoan nghênh, không thể tiếp nhận mà còn bài xích, đây chính là 
do đã mê mất tự tánh, mê quá sâu, quá lâu rồi, trong Phật pháp 
gọi là nghiệp chướng quá nặng. Có thể hóa giải nghiệp chướng, 
mê hoặc, phương pháp hóa giải chính là dạy học, chúng ta dùng 
phương pháp dạy học để hóa giải. 

Bạn xem, chư Phật Bồ-tát, cổ thánh tiên hiền, hành nghi cả 
đời của các ngài biểu lộ ra lòng từ bi vô tận, ý thương yêu vĩnh 



415Pháp sư Tịnh Không

hằng, yêu thương chăm sóc tất cả chúng sanh từng li từng tí, đây là 
điều mà chúng ta cần phải thể hội, phải nên học tập. Tốt rồi, hôm 
nay thời gian đã hết. 

Tập 97 (số 19-014-0097)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, hàng cuối cùng: “Tứ nhiếp trang 
nghiêm nên thường siêng năng nhiếp hóa hết thảy chúng sanh.” Điều 
này đối với pháp thế xuất thế gian cũng là sự khai thị cực kỳ quan 
trọng, cho nên chúng tôi đặc biệt giới thiệu thật cặn kẽ. Tứ nhiếp 
chính là bốn nguyên tắc  trong giao thiệp giữa người với người, 
giữa người với tất cả sự vật. Ở trong người, việc và vật, quan trọng 
nhất là sự giao thiệp giữa người với người.  Nếu như làm tốt sự 
việc này thì người này chính là Phật Bồ-tát; giao thiệp giữa người 
với người không tốt thì đây là phàm phu, cho nên trong đây bao 
hàm trí tuệ vô tận,  đức năng vô tận.  Bốn điều này là bố thí, ái 
ngữ, lợi hành, đồng sự. Hai điều phía trước đã nói qua rồi, bây 
giờ tôi giảng tiếp điều thứ ba là lợi hành. Hành là hành vi trong 
đời sống của chúng ta, lợi là lợi ích. Từ khởi tâm động niệm, lời 
nói việc làm đều phải có thể lợi ích xã hội, lợi ích quần chúng, lợi 
ích tất cả chúng sanh. Hay nói cách khác, phàm là hành vi, khởi 
tâm động niệm,  lời nói việc làm mà không có lợi ích thì Bồ-tát 
dứt khoát không làm. Ở đây chúng ta nhất định phải nhận thức 
rõ ràng, mình và người là một, không phải hai, đây là chân tướng 



416 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

sự thật. Chúng sanh sáu cõi không biết chân tướng này, trong khái 
niệm của chúng sanh sáu cõi thì mình và người là hai, không phải 
một, đây gọi là mê mất tự tánh. Tứ thánh pháp giới tuy biết chân 
tướng sự thật này nhưng chưa đích thân chứng được; hay nói cách 
khác, về mặt lý luận thì không có vấn đề, họ có thể tiếp nhận, họ 
có thể tin, nhưng ở trên sự thì họ chưa chứng được, nhất định phải 
đến nhất chân pháp giới thì mới chứng thực được sự việc này. 

Qua đó cho thấy, phàm phu sáu cõi mê quá sâu, chúng ta 
không thể đích thân chứng được cảnh giới này nhưng nhất định 
phải tin lời Phật nói. Chúng ta học Phật, điều kiện đầu tiên chính 
là đối với thầy, Phật-đà là thầy của chúng ta, phải có tín tâm kiên 
định, dứt khoát không được có nghi hoặc thì chúng ta mới có thể 
có được lợi ích từ giáo huấn của Phật-đà. Nếu đối với thầy có nghi 
hoặc thì lợi ích mà chúng ta đạt được sẽ bị giảm bớt. Còn phải xem 
mức độ sâu rộng trong ý niệm nghi ngờ của bạn, nếu nghi ngờ của 
bạn quá sâu, quá rộng thì bạn hoàn toàn không thể có được lợi 
ích; nếu nghi ngờ của bạn tương đối cạn, phạm vi tương đối nhỏ 
thì bạn có thể được lợi ích cục bộ. Chỉ có hoàn toàn không có mảy 
may hoài nghi đối với ngôn giáo của Phật-đà, y giáo phụng hành 
một trăm phần trăm thì chúng ta mới có thể có được lợi ích viên 
mãn của Phật pháp. 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo là pháp luân căn bản của Phật 
pháp, là giáo học nền tảng, trong bộ kinh này không có Đại, Tiểu 
thừa, không có Tông môn, Giáo hạ, cũng không có Hiển, Mật; hay 
nói cách khác, đó là môn học chung. Hễ bạn học Phật, bất luận 



417Pháp sư Tịnh Không

bạn tu học tông phái nào thì cũng đều phải cắm rễ từ bộ kinh điển 
này, cho nên nó là giáo học căn bản, nền tảng của học tập chính là 
thập thiện nghiệp đạo. Bộ kinh này kinh văn không dài, nửa phần 
trước Thế Tôn đã nói rõ ràng tỉ mỉ cho chúng ta lợi ích công đức 
thù thắng của tu hành thập thiện; nửa phần sau  là khai thị cho 
chúng ta làm thế nào thực hành thập thiện nghiệp vào trong đời 
sống, trong công việc, trong đối nhân xử thế, tiếp vật, tu hành. Từ 
đó cho thấy,  không thể không học thuộc bộ kinh này, không 
những phải học thuộc, mà phải học thuộc cho thật nhuyễn. Khi 
sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, khởi tâm động niệm đều 
phải nghĩ đến lời giáo huấn của Phật đối với chúng ta, như vậy 
mới gọi là tu hành. 

Những điều mà trong bộ kinh này nói,  chính là điều thứ 
nhất trong tịnh nghiệp tam phước của kinh Quán Vô Lượng Thọ 
Phật. Điều thứ nhất của tam phước là “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng 
sự sư trưởng, từ tâm không giết, tu thập thiện nghiệp”. Chúng tôi 
đã nói rất nhiều trong các buổi giảng trước đây, hiếu thân tôn sư 
và bồi dưỡng tâm từ bi  đều phải được thực hiện dựa trên thập 
thiện nghiệp, nếu không có thập thiện nghiệp  thì ba câu phía 
trước đều là rỗng tuếch. Đầy đủ thập thiện nghiệp đạo thì hiếu 
thân tôn sư, từ tâm không giết mới thành hiện thực, đều đã làm 
được ba câu phía trước rồi. Đây là điều mà mười phương ba đời tất 
cả chư Phật từ sơ phát tâm cho đến tu hành chứng quả, trong mỗi 
sát-na đều không được xa rời; xa rời bộ kinh này là đã xa rời Phật 
pháp. Từ đó cho thấy tầm quan trọng của bộ kinh này. 



418 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Thực hành thập thiện nghiệp đạo vào trong lợi hành của tứ 
nhiếp pháp, chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều 
không sát sanh. Mở rộng ý nghĩa của không sát sanh là nhất định 
không được tổn hại một chúng sanh nào, cho dù là muỗi, kiến 
thì chúng ta cũng không được phép tổn hại, chúng ta xem chúng 
cũng giống như người vậy. Chúng ra ngoài là để kiếm ăn, chúng 
không có tội chết, chúng ta không thể bởi vì ghét chúng mà tùy 
tiện giết hại chúng, không được phép! Muỗi, kiến, chúng ta còn 
không nhẫn tâm tổn hại chúng thì sao có thể khởi tâm động niệm 
tổn hại người được? Trong kinh, đức Phật dạy chúng ta rằng: “Nơi 
mà Bồ-tát cư trú có thể khiến cho tất cả chúng sanh sanh tâm 
hoan hỷ”, đây là lợi hành. Do đó có thể biết, việc mà chúng sanh 
không hoan hỷ thì chúng ta không được làm, nếu chúng ta làm 
thì sẽ khiến chúng sanh sanh phiền não, đây không phải là hạnh 
Bồ-tát, cũng không phải là học Phật, mà là hoàn toàn trái ngược 
với học Phật. Cho nên tư tưởng, khởi tâm động niệm nhất định 
phải có lợi cho mọi người, không được nghĩ đến lợi ích của mình, 
phàm và thánh khác biệt chỉ trong một niệm này, chúng ta nói sự 
khác biệt giữa chúng sanh và Phật là ở trong một niệm. 

Chư Phật Bồ-tát khởi tâm động niệm là lợi ích tất cả chúng 
sanh. Quý vị phải biết rằng, thật sự lợi ích tất cả chúng sanh chính 
là lợi ích chính mình đích thực. Nếu sự việc này chỉ lợi ích bản thân, 
không thể lợi ích chúng sanh, vậy bạn tự mình nghĩ kỹ xem, chắc 
chắn là tổn hại chính mình, điều này phải quan sát tỉ mỉ thì mới có 
thể nhìn ra được, sơ ý qua loa thì không nhìn thấy. Người học Phật 



419Pháp sư Tịnh Không

dụng tâm tinh tế sẽ thấy, nếu thực hành thập thiện nghiệp, thực 
hành mười điều này vào trong lục độ, áp dụng vào bố thí, áp dụng 
vào trì giới, áp dụng vào nhẫn nhục, áp dụng vào tinh tấn, áp dụng 
vào trong tứ vô lượng tâm, tức là áp dụng vào tâm từ, tâm bi, tâm 
hỷ, tâm xả, hiện nay thì thực hành vào trong tứ nhiếp pháp, vào 
trong bố thí, ái ngữ, lợi hành, đồng sự của tứ nhiếp pháp. Bạn thử 
nghĩ xem, tâm như vậy tinh tế biết bao! 

Trong đời sống thường ngày,  trong bất kỳ một pháp nào 
cũng đều có thập thiện nghiệp, đều đầy đủ viên mãn mười điều 
này. Chúng ta ở trong đời sống thường ngày, ngay cả khái niệm 
này cũng không có, cho nên gọi là sơ ý qua loa. Đời sống của Bồ-
tát thì từng li từng tí, không có pháp nào không đầy đủ thập thiện 
nghiệp, mỗi pháp đều đầy đủ, niệm niệm đều đầy đủ, từng li từng 
tí đều đầy đủ. Chúng ta hiểu rõ được những việc này thì tâm cung 
kính đối với Phật Bồ-tát sẽ tự nhiên sanh khởi, vì sao vậy? Vì quả 
thật không bằng, xác thực không sánh bằng các ngài. 

Không sát sanh  là lợi ích chúng sanh.  Không trộm cắp  là 
tuyệt đối không có ý niệm giành mảy may phần lợi nào của tất 
cả chúng sanh, tâm giành phần lợi của người khác chính là tâm 
trộm, chính là trộm cắp, khởi ý niệm này thì sai rồi, huống hồ còn 
có hành vi? Không tà dâm là tâm địa tuyệt đối thanh tịnh, không 
hề có mảy may dính nhiễm. Tiếp đó là không nói dối, không nói ly 
gián thì mới thật sự làm được tứ nhiếp pháp. Nếu trong mỗi điều 
của tứ nhiếp pháp không đầy đủ thập thiện nghiệp thì bạn làm sao 
nhiếp thọ chúng sanh? Hôm qua, tôi đã nói với quý vị điều đầu 



420 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tiên của tứ nhiếp pháp là bố thí. Tinh nghĩa của bố thí, ý nghĩa 
tinh hoa của nó chính là tứ tất đàn. “Đàn” là đàn-na, bố thí; “tất” 
là rộng khắp, tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng đều 
bố thí cho tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới. Chúng ta 
có làm được hay không? Bạn có thể nghĩ được thì bạn làm được, 
trong phần khai chương minh nghĩa ở phần đầu kinh này, Phật đã 
nói với chúng ta: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, tâm của chúng 
ta nghĩ đến rồi thì chúng ta tự nhiên sẽ làm được thôi. Cho nên ở 
trước mắt, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần thì tứ nhiếp pháp 
bèn viên mãn. 

“Lợi hành”, nói đơn giản là niệm niệm đều là lợi ích chúng 
sanh, mà điều thù thắng nhất trong lợi ích chúng sanh là chánh 
pháp cửu trụ. Chánh pháp ở đâu vậy? Chánh pháp ở trong khởi 
tâm động niệm, lời nói việc làm của bản thân chúng ta,  chánh 
pháp ở chỗ này. Chúng ta phải làm được giáo huấn của Phật thì 
đây là chánh pháp cửu trụ. Làm ra cho người khác thấy, đây là lợi 
ích chân thật, lợi ích vĩnh hằng, lợi ích không gì bằng. Chư Phật 
Như Lai thị hiện ở nhân gian tu hành chứng quả, vì sao các ngài 
không theo đuổi những ngành nghề khác, vì sao phải thị hiện làm 
Phật, là có dụng ý gì? Thị hiện làm Phật chính là thị hiện chánh 
pháp cửu trụ.  Trong vô lượng vô biên lợi ích  thì đây là lợi ích 
căn bản. Năm mươi ba lần tham vấn ở phần sau cùng của kinh 
Hoa Nghiêm giống như một cây đại thụ, Phật là gốc rễ của cây 
này, tham vấn là cành, lá, hoa, quả của nó. Bạn nhìn thấy cây này 
xanh tốt như vậy, đẹp như vậy, đó là cành, lá, hoa, quả. Bạn thử nghĩ 



421Pháp sư Tịnh Không

xem, Thích-ca Mâu-ni Phật tại sao không thị hiện hành Bồ-tát đạo 
trong các ngành các nghề?  Ngài có thể kế thừa vương vị,  dùng 
thân phận quốc vương mà hành Bồ-tát đạo, dùng thân phận đại 
thần để hành Bồ-tát đạo, dùng thân phận trong lĩnh vực ngày nay 
gọi là giới công thương nghiệp, ngành nghề nào cũng có thể hành 
Bồ-tát đạo, vì sao ngài phải thị hiện xuất gia dạy học? Ngày nay 
chúng ta nhìn thấy, ngài là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, ngài 
biết đây là rễ, đây là gốc, là gốc rễ của tất cả vô lượng vô biên lợi 
ích chân thật, đây là chánh pháp cửu trụ. Cho nên, ngài dấn thân 
vào công tác dạy học, công tác giáo dục. 

Người Trung Quốc thời xưa biết được, quý vị thử xem thiên 
Học Ký trong Lễ Ký. Thiên Học Ký này, nói theo người hiện nay là 
triết học giáo dục cổ xưa của Trung Quốc.  Triết học giáo dục 
này, lý niệm giáo dục này được đặt ra từ thời Hán Vũ Đế, mãi cho 
đến cuối triều Thanh, hơn 2.000 năm đều không hề thay đổi, đều 
là y giáo phụng hành, quốc gia nhờ đó mà an định lâu dài. Ở thế 
gian này, người không phân giàu nghèo sang hèn, không phân già 
trẻ, không phân ngành nghề, đều tiếp nhận giáo dục này. Trong 
Phật pháp gọi là đều làm Bồ-tát, học làm Bồ-tát, học làm quân 
tử, học làm thánh hiền, cho nên giáo dục là đại căn đại bản của 
lợi hành. Gốc rễ đã như vậy thì cành lá cũng không ngoại lệ. Cho 
nên, bất luận chúng ta sống đời sống như thế nào, ngày nay là thân 
phận gì, làm việc trong ngành nghề nào thì nhất định phải dùng 
tâm yêu thương chân thành mà yêu thương thế hệ mai sau, chỉ dạy 
thế hệ sau, khiến người đời sau khai mở trí tuệ, dựa trên nền tảng 



422 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

kinh nghiệm và thành tựu của thế hệ chúng ta mà tiến thêm một 
nấc nữa, đây là lợi hành. 

Chúng ta từ những chỗ này mà tư duy thật kỹ, thể hội thật 
kỹ  thì sẽ biết hành đạo thập thiện. Dùng lợi hành của tứ nhiếp 
pháp mà trang nghiêm thì có thể khiến tất cả chúng sanh được 
lợi ích chân thật, được lợi ích rộng lớn. Lợi ích này, nói một cách 
đơn giản là  xã hội an định, thế giới hòa bình,  phồn vinh hưng 
vượng, người người đều có thể trải qua đời sống hạnh phúc mỹ 
mãn, đây là lợi hành. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta 
giảng đến đây. 

Tập 98 (số 19-014-0098)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Mời mở kinh Thập Thiện 
Nghiệp Đạo, trang thứ mười lăm, hàng cuối cùng: “Tứ nhiếp trang 
nghiêm nên thường siêng năng nhiếp hóa hết thảy chúng sanh.” Trong 
tứ nhiếp pháp thì bố thí, ái ngữ, lợi hành  phần trước đã giảng 
rồi, hôm nay chúng tôi giảng điều cuối cùng là “đồng sự”. Cổ đức 
khai thị đơn giản cho chúng ta là: “Hòa quang đồng sự, khiến mỗi 
người đều được nương nhờ.” Câu nói này tuy đơn giản nhưng trên 
thực tế đã bao gồm hết tất cả.  Thế nào gọi là hòa quang đồng 
sự? Thánh hiền của nhà Nho dạy chúng ta “tác dụng của lễ thì 
hòa là quý”, Phật pháp dạy chúng ta “lục hòa kính”, có thể chung 
sống hòa thuận với mọi người, đây là trí tuệ cao độ, trong Phật 
pháp gọi là trí tuệ cứu cánh viên mãn. Người như thế nào mới có 



423Pháp sư Tịnh Không

thể chung sống hòa thuận với mỗi chúng sanh trong chín pháp 
giới? Chỉ có chư Phật Như Lai. Pháp thân đại sĩ cũng có thể làm 
được, nhưng không được tự nhiên thuần chánh giống như Phật, 
đây là do nguyên nhân gì? Là sự khởi dụng của tánh đức viên mãn. 

Phật thường nói,  vì sao chúng ta lại biến thành phàm 
phu? Là do tập khí phiền não của chúng ta quá nặng. Hiện tượng 
của tập khí phiền não là gì? Là không thể chung sống với người 
khác, đây là hình dạng của tập khí phiền não. Vì sao Phật Bồ-tát 
có thể chung sống hòa thuận với tất cả chúng sanh, còn chúng ta 
thì không làm được? Vì chúng ta thấy cái này ưa thích, thấy cái 
kia chán ghét. Vì sao chư Phật Bồ-tát không sanh tâm này, không 
khởi lên loại ý niệm này? Xét cho cùng mà nói, đều không ngoài 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chư Phật Bồ-tát, pháp thân 
đại sĩ hoàn toàn đoạn hết phân biệt, chấp trước rồi, cũng đang 
phá trừ từng phần vọng tưởng còn sót lại, cho nên các ngài có thể 
làm được, chúng ta không làm được. Ở đây nhất định phải chú ý 
rằng, nếu không làm được thì chắc chắn luân hồi, đã không thoát 
khỏi luân hồi thì nhất định đọa ba đường ác. Quý vị đọc kỹ kinh 
Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện thì sẽ biết. 

“Con người quý ở chỗ tự giác”, giáo học của Phật pháp 
không có gì khác, chỉ là giúp chúng ta giác ngộ mà thôi. Phật đối 
với chúng ta là tăng thượng duyên, bản thân chúng ta cần phải 
có sở duyên duyên, phải có vô gián duyên  thì chúng ta mới có 
thành tựu.  Sở duyên duyên  là noi theo lời giáo huấn của Phật 
Bồ-tát,  cũng chính là chúng ta thường nói rằng  nhất định phải 



424 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

tiếp nhận lời giáo huấn của Phật Bồ-tát, hơn nữa việc tiếp nhận 
giáo huấn nhất định không được gián đoạn. Chúng ta ngày nay 
ở địa vị phàm phu,  tập khí nghiệp chướng rất sâu, cổ nhân nói 
rằng: “Ba ngày không đọc sách thánh hiền thì mặt mũi hoàn toàn 
thay đổi.” Người thời xưa nghe lời dạy của thánh hiền thì có thể 
duy trì được ba ngày, còn chúng ta ngày nay nói thật là một ngày 
cũng không duy trì được. Hiện nay đọc sách thánh hiền, buông 
quyển sách xuống là mặt mũi hoàn toàn thay đổi,  đâu cần đợi 
đến ba ngày. Từ đó cho thấy, người hiện nay so với người xưa về 
phương diện thiện căn thì quả thật không bằng người xưa. Hằng 
ngày huân tập mà vẫn không thể quay đầu, trong kinh Phật gọi là 
nhất-xiển-đề, căn tánh xiển-đề nghĩa là không có thiện căn, đoạn 
sạch thiện căn rồi. Đây là nói để hình dung, chứ sao có thể đoạn 
thiện căn được? Tuy không đoạn, nhưng do nghiệp chướng quá 
nặng nên thiện căn của bạn không khởi tác dụng, tuy có cũng như 
không,  là ý nghĩa như vậy. Bản thân chúng ta ngày nay phải nỗ 
lực, phải ở trên phương diện này mà khắc phục chính mình, nhà 
Nho thường gọi là khắc kỷ, công phu khắc kỷ chính là mấu chốt 
của việc tu học thành bại trong đời này của chúng ta. Chúng ta có 
thể khắc phục tập khí phiền não của mình hay không? Nếu khắc 
phục được thì trong đời này có thành tựu, không khắc phục được 
thì không có thành tựu, mấu chốt là ở chỗ này. 

Đồng sự nhiếp,  thực tế chính là lục hòa kính trong nhà 
Phật, lục hòa kính là sáu phép “đồng”.  “Kiến hòa đồng giải”,  ở 
giai đoạn sơ học của chúng ta hiện nay, kiến giải của chúng ta 



425Pháp sư Tịnh Không

đều dựa theo lời giáo huấn của Phật Bồ-tát, từ đây mà thiết lập 
nên đồng giải. Khi khế nhập cảnh giới của Phật thì kiến tư phiền 
não của bạn đã đoạn rồi,  trần sa phiền não cũng đoạn rồi,  vô 
minh cũng đã phá được mấy phẩm, nên lúc này kiến giải tự nhiên 
sẽ tương đồng. Vì sao ngày nay kiến giải của chúng ta bất đồng 
vậy? Nguyên nhân là do phân biệt, mỗi người có phân biệt không 
như nhau; do có chấp trước, chấp trước của mỗi người cũng không 
giống nhau. Cho nên có sự khác biệt về kiến giải, nguyên nhân 
là do phân biệt, chấp trước. Đều buông xuống phân biệt, chấp 
trước rồi thì đâu có lý nào mà không đồng kiến giải? Tự nhiên sẽ 
tương đồng, “Phật Phật đạo đồng” chính là đạo lý này. Kiến giải 
của pháp thân Bồ-tát gần như đều tương đồng, giữa họ không 
có khác biệt. Thế nên, chúng ta biết có kiến giải bất đồng, có suy 
nghĩ bất đồng, có cái nhìn bất đồng đều là do phân biệt, chấp 
trước khác nhau mà sanh ra. 

Phân biệt, chấp trước chắc chắn là hư vọng,  chắc chắn là 
sai lầm, cho nên trong kinh điển Phật nói với mọi người chúng 
ta, nhất định không được tin vào ý của bản thân, vì ý của bạn là sai 
lầm. Đến khi nào mới có thể tin vào chính mình vậy? Phật nói sau 
khi chứng được quả vị A-la-hán thì bạn mới có thể tin vào chính 
mình. Lời nói này của Phật là nói phương tiện, không phải nói rốt 
ráo. Nói rốt ráo thì như thế nào? Là sau khi đã phá vô minh thì bạn 
có thể hoàn toàn tin tưởng chính mình. Phá được chấp trước rồi 
thì bạn mới thoát khỏi sáu cõi luân hồi; hay nói cách khác, không 
còn tri kiến luân hồi nữa,  tri kiến luân hồi là tri kiến cực kỳ sai 



426 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

lầm, thứ này không còn nữa, nhưng bạn vẫn chưa ra khỏi mười 
pháp giới. Cho nên tư tưởng kiến giải của bạn, Phật gọi là chánh 
giác,  chánh giác này nếu so với phàm phu lục đạo  thì tư tưởng 
kiến giải của bạn là chính xác. Lúc này bạn ở trong tứ thánh pháp 
giới mà học tập, tu học, tri kiến ở tứ thánh pháp giới vẫn chưa phải 
là thuần chân, mà là quả vị tương tợ tức Phật trong Lục tức Phật của 
đại sư Thiên Thai, tương tợ tức Phật tức là chánh giác. Từ tương 
tợ tức Phật tiếp tục đoạn sạch phân biệt, đối với tất cả pháp thế 
xuất thế gian đều không phân biệt thì tâm này thanh tịnh, lúc này 
tâm của bạn vào tam-ma-địa, phá một phẩm vô minh thì chính là 
chánh đẳng chánh giác. 

Quý vị phải biết rằng,  chánh đẳng chánh giác là thuộc 41 
giai vị pháp thân đại sĩ trên hội Hoa Nghiêm, các ngài là chánh 
đẳng chánh giác. Phật, Bồ-tát ở trong mười pháp giới đều là chánh 
giác, chứ chưa phải chánh đẳng chánh giác, như vậy bạn mới biết 
vấn đề này khó cỡ nào! Chỉ có một quả vị giác ngộ cứu cánh, còn 
chánh đẳng chánh giác thì có 41 thứ bậc. Các ngài có thể hòa quang 
đồng trần với tất cả chúng sanh, các ngài nhất định không có chấp 
trước. Quyền giáo Bồ-tát chính là bậc thánh trong tứ thánh pháp 
giới, tâm phân biệt của họ càng lúc càng tan nhạt, đến quả vị Sơ 
trụ thì hoàn toàn không còn nữa, vậy mới có thể hòa quang đồng 
sự với tất cả chúng sanh trong chín pháp giới. 

Hòa quang đồng sự có nghĩa là gì? Hình dạng ra sao? Trong 
kinh điển, Phật nói với chúng ta là  “tùy loại hóa thân, tùy cơ 
thuyết pháp”,  hình dạng của nó chính là tùy loại hóa thân,  ý 



427Pháp sư Tịnh Không

nghĩa của nó chính là tùy cơ thuyết pháp. Từ đó cho thấy, tất cả 
vì chúng sanh, không phải vì chính mình. A-la-hán đã phá chấp 
ta rồi, đâu còn ta nữa; pháp thân Bồ-tát, địa vị Sơ trụ của Viên 
giáo trở lên đều đã phá chấp ta và chấp pháp rồi, quả thật hoàn 
toàn tương ưng với lìa bốn tướng, lìa bốn kiến mà trong kinh Kim 
Cang nói, xác thực là “không tướng ta, không tướng người, không 
tướng chúng sanh, không tướng thọ giả”. Không những bốn tướng 
không còn, mà ý niệm bốn kiến cũng không có, như vậy mới có 
thể đồng sự viên mãn. Không thể đồng sự với tất cả chúng sanh thì 
làm sao có thể giúp đỡ tất cả chúng sanh quay đầu? 

Trong tứ nhiếp pháp lấy ý nghĩa đồng sự làm chủ. Nói theo 
hiện nay là nếu bạn muốn giúp đỡ chúng sanh, muốn giáo hóa 
chúng sanh thì bạn nhất định không thể xa rời chúng sanh; bạn xa 
rời chúng sanh thì còn có cơ duyên gì để giúp đỡ họ nữa? Trong 
Phật pháp thường nói về rộng kết pháp duyên,  đồng sự là kết 
pháp duyên. Kết pháp duyên ở đâu vậy? Ở mọi lúc mọi nơi, việc 
này rất quan trọng!  Tuyệt đối không được nói,  đợi sau khi tôi 
học thành, sau đó mới kết duyên với chúng sanh, vậy thì không 
kịp nữa. 

Năm xưa tôi mới đến Đài Trung thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh 
Nam, thầy dạy các học trò chúng tôi, thầy thường nói, mọi lúc mọi 
nơi thầy đều nhắc nhở chúng tôi không được quên kết duyên với 
mọi người. Kết duyên không cần đến vật phẩm, không nhất thiết 
là tiền bạc, không nhất thiết là tài vật, mà nhất định phải chung 
sống thân thiết với mọi người, việc này không cần tiền, không cần 



428 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

lễ vật gì cả, dứt khoát không được xa rời quần chúng. Thầy nói 
với những học trò chúng tôi: Pháp sư giảng kinh hoằng pháp, quý 
vị phải biết, pháp sư này không nhất định là người xuất gia, cư 
sĩ tại gia giảng kinh thuyết pháp cũng gọi là pháp sư, pháp sư 
là không phân biệt nam nữ, già trẻ, không phân biệt tại gia hay 
xuất gia.  Thuật ngữ “hòa thượng” trong Phật giáo  cũng không 
phân biệt tại gia hay xuất gia, cũng không phân biệt già trẻ, nam 
nữ.  Hòa thượng là tiếng Ấn Độ,  dịch thành tiếng Trung Quốc 
nghĩa là thân giáo sư, vị thầy trực tiếp chỉ dạy ta thì chúng ta gọi là 
hòa thượng. Tôi học với thầy Lý Bỉnh Nam, vậy lão cư sĩ Lý Bỉnh 
Nam chính là hòa thượng của tôi, đích thân thầy chỉ dạy tôi. Chỉ 
có tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, sa-di, sa-di-ni thì nhất định là người xuất 
gia,  người tại gia không được xưng.  Cho nên, những thuật ngữ 
trong kinh Phật như hòa thượng, pháp sư, a-xà-lê đều không phân 
biệt tại gia hay xuất gia, cũng không phân biệt già trẻ nam nữ. 

Bạn đã phát tâm ra giảng kinh hoằng pháp, bạn nhất định 
phải có thính chúng, thính chúng nhiều hay ít là do pháp duyên 
của bạn. Nếu bình thường bạn không gần gũi với mọi người, tương 
lai bạn học biết kinh giáo rồi, thầy Lý nói dù bạn giảng kinh đến 
hoa trời rơi lả tả, thế nhưng không có người nghe, vì sao vậy? Bởi 
không có pháp duyên. Bạn mới hiểu được việc kết pháp duyên 
quan trọng biết bao! Chúng ta ngày nay muốn rộng độ chúng 
sanh, muốn đoàn kết các tôn giáo và chủng tộc khác nhau trên 
thế giới, đi đâu để kết duyên này? Ngày nay ở Cư Sĩ Lâm có duyên 
thù thắng, chủ nhật hằng tuần, mỗi một tôn giáo giảng kinh ở đây, 



429Pháp sư Tịnh Không

trừ khi có việc quan trọng, nếu không có việc quan trọng thì tôi 
nhất định đi nghe. Tại sao vậy? Tôi kết duyên với tôn giáo đó, đây 
là điều mà các đồng tu phải biết. Tôn giáo khác nhau, chủng tộc 
khác nhau, cơ hội kết duyên như vậy rất ít, rất hiếm có, gặp được 
cơ hội này thì nhất định phải nắm lấy. Chúng ta chịu kết duyên với 
họ, tương lai chúng ta hoằng pháp, họ sẽ hoan hỷ đến nghe. Bạn 
không kết duyên với người ta, khi bạn thành Phật rồi, chúng sanh 
mà bạn độ sẽ ít; người có duyên thù thắng thì sẽ độ nhiều chúng 
sanh, đạo lý là ở chỗ này. 

Tại sao trong các chư Phật thì A-di-đà Phật được gọi là “ánh 
sáng tôn quý nhất, vua trong các vị Phật”? Do pháp duyên của 
A-di-đà Phật là thù thắng nhất.  Chúng ta liền hiểu được,  lúc 
ngài còn ở nhân địa chắc chắn là mỗi lần có cơ duyên đồng sự 
với chúng sanh  thì ngài tuyệt không từ bỏ,  cho nên duyên của 
ngài mới thù thắng như vậy, đây là nhân quả. Chúng ta gieo nhân 
thiện, tương lai nhất định được quả thiện, bạn không chịu gieo 
nhân thì quả thiện ở đâu ra? Nhất định phải biết kết duyên. Pháp 
sư giảng kinh, cho dù là mới học, khi chúng ta có thời gian rảnh 
rỗi thì phải tranh thủ thời gian đi nghe, kết duyên với họ. 

Tôi đã nói với mọi người bao nhiêu lần, tôi đi đến đạo tràng 
người ta,  lễ Phật ba lạy trong đại điện, ý niệm đó của tôi là kết 
duyên.  Lạy thứ nhất của tôi là kết duyên với pháp sư thường 
trụ, lạy thứ hai là kết duyên với thổ địa tại nơi này, lạy thứ ba là 
kết duyên với tất cả chúng sanh ở nơi này. Ba lạy của tôi không 
phải lạy suông, cho nên khi tôi đến nơi đó để giảng kinh thì pháp 



430 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

duyên rất thù thắng. Lần trước các bạn cùng tôi đến chùa Cực Lạc 
ở Tân Thành, tôi đã nói với các bạn, lần thứ nhất đến chùa Cực Lạc 
ở Tân Thành là đi tham quan du lịch ngang qua chỗ đó. Bảy, tám 
năm trước tôi lạy Phật ba lạy trong đại điện thì tám năm sau nhân 
duyên chín muồi rồi, đây là nguyện mà chính mình đã hứa. Bạn 
không kết duyên thì lấy đâu ra pháp duyên?  Cho nên đồng sự 
quan trọng đến như vậy! 

Con người dứt khoát không được xa rời đoàn thể, nhất định 
phải chung sống hòa thuận với đoàn thể, sinh hoạt giống như 
mọi người trong đoàn thể thì sẽ có được tâm hoan hỷ của mọi 
người. Tứ chúng đồng học không xa rời nhau thì duyên của bạn 
mới thù thắng. Nếu tự cho mình là giai cấp đặc thù, không chung 
sống với mọi người thì tương lai bạn thành Phật cũng là vị Phật 
lẻ loi một mình, không có thính chúng, chúng ta nhất định phải 
biết đạo lý này. 

Đến đây thì tôi đã giới thiệu xong phần tứ nhiếp pháp, ý vị 
sâu xa,  nói không cùng tận, mỗi một điều trong bốn điều đều 
trùm khắp pháp giới. Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta 
giảng đến đây. 

Tập 99 (số 19-014-0099)

Chư vị đồng học, chào mọi người! Đối tượng mà Phật nói 
trong kinh văn của kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo là long vương 
Sa-kiệt-la. Ý nghĩa mà long vương Sa-kiệt-la đại biểu, nếu nói theo 



431Pháp sư Tịnh Không

hiện nay  thì chính là người lãnh đạo trong các ngành các nghề 
trên thế gian này; long vương là đại biểu cho người lãnh đạo, Sa-
kiệt-la chính là nói thế giới của chúng ta, chúng ta phải hiểu ý 
nghĩa này thì bạn mới biết lời Phật nói trong kinh không phải là 
thần thoại, không phải là mê tín. “Nêu ra điều trọng yếu để nói”, 
đây là nêu ra hạng mục quan trọng nhất: “Hành đạo thập thiện vào 
trong tứ nhiếp trang nghiêm nên thường siêng năng nhiếp hóa tất cả 
chúng sanh.” Đại ý của đoạn này tôi đã giới thiệu qua với quý vị 
rồi, hôm nay chúng tôi dùng chút thời gian này để làm tổng kết, vì 
đoạn này thật sự mà nói là vô cùng quan trọng. 

Từ trên báo chí, trong các thông tin, chúng ta thấy ngày nay 
rất nhiều khu vực trên toàn thế giới đều động loạn bất an, một số 
nơi thì biến động chính trị, một số nơi thì biến động tài chính, một 
số thì về chủng tộc,  một số thì về tôn giáo,  khiến cho biết bao 
người dân trong xã hội đau khổ. Chúng ta phải tư duy thật kỹ, vì 
sao lại xảy ra nhiều động loạn như vậy? Vì sao có nhiều tranh chấp 
như vậy? Vấn đề này rốt cuộc phải giải quyết như thế nào? Người 
hiện nay phản đối những cách làm của đế vương chuyên chế 
trước đây,  tôn sùng tự do dân chủ. Tự do dân chủ và quân chủ 
chuyên chế rốt cuộc cái nào tốt? Có người nào thâm nhập nghiên 
cứu, thảo luận hay chưa?  Chúng ta không được mù quáng hùa 
theo, người ta nói sao mà mình cũng nói vậy thì sẽ bị tổn hại. Nhất 
định phải quan sát, nghiên cứu, tư duy, thảo luận thật kỹ. 

Trước đây, đối với sự việc này tôi cũng đã từng nói qua, hai 
chế độ khác nhau, mỗi cái đều có lợi và hại, có ưu điểm và cũng có 



432 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

khuyết điểm. Chuyên chế có cái hay và cái không hay của chuyên 
chế, tự do dân chủ có cái hay và cũng có cái không hay của tự do 
dân chủ. Chúng ta phải so sánh cái hay với cái hay,  so sánh cái 
không tốt với cái không tốt để đầu óc chúng ta tỉnh ra. Thực tế mà 
nói thì chế độ không có gì là tốt hay không tốt, tốt hay không tốt 
là do con người. Lời của Khổng lão phu tử nói rất đáng để chúng 
ta tư duy phản tỉnh một cách sâu sắc, ngài nói: “Người còn thì chế 
độ còn, người mất thì chế độ mất.” Nếu người này tốt thì chuyên chế 
cũng tốt, dân chủ cũng tốt; nếu người này không tốt thì chuyên 
chế cũng gây ra tổn hại, mà dân chủ cũng gây ra tổn hại. Có thể 
thấy được vấn đề là ở con người, hoàn toàn không do chế độ, đây 
là điều chúng ta phải nhận thức rõ ràng. 

Chúng ta nói người này là thánh nhân, là hiền nhân, thế nào 
gọi là thánh hiền? Ở Trung Quốc thì ý nghĩa của “thánh” là người 
đối với đạo lý, chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sinh thông đạt 
hiểu rõ, vậy người này được gọi là thánh nhân. Người Trung Quốc 
nói về “thần thánh”, thần cũng là ý nghĩa này. Chữ “thần” (神) này 
là chữ hội ý11, chữ này ở bên trái là chữ “thị” (示), chữ thị trong 
từ khai thị. “Thị” nghĩa là gì? Theo sách Thuyết Văn giải thích thì 
“thị” là nói về điềm báo của trời; vì vậy ở phía trên là chữ “thượng” 
(上), hai gạch ngang, gạch ngang phía trên ngắn, gạch ngang phía 
dưới dài, là chữ “thượng”, phía dưới chữ “thượng” vẽ ba vạch, đây 
là biểu thị điềm báo của trời.  “Hiển thị điềm báo của trời”,  nói 

11	  Chữ viết Trung Quốc được chế tác theo sáu nguyên tắc chính gọi là lục thư, bao gồm: 
tượng hình, chỉ sự, hội ý, hài thanh, giả tá và chuyển chú. 



433Pháp sư Tịnh Không

theo hiện nay chính là hiện tượng tự nhiên. Bên phải là chữ “thân” 
(申), “thân” có nghĩa là gì? Nếu bạn xem cách viết chữ triện thì 
bạn sẽ rất dễ dàng thể hội được, ý nghĩa của nó là thông suốt. Tức 
là nói hiện tượng tự nhiên này, bạn hoàn toàn thông suốt, hoàn 
toàn hiểu rõ, một chút cũng không mê hoặc thì người này được 
gọi là thần nhân. Như vậy ý nghĩa của thần và thánh thông với 
nhau, nghĩa là một người thấu tình đạt lý. Người như vậy, bất luận 
họ là chuyên chế hay là dân chủ cũng đều tốt, nhất định họ sẽ làm 
tốt. Vì sao vậy? Họ không có tâm ích kỷ. Ngược lại, nhà Nho nói 
nếu tiểu nhân lên nắm chính quyền, bất luận họ làm hoàng đế hay 
làm tổng thống thì nhân dân đều gặp họa. Tại sao vậy? Bởi vì họ 
tự tư tự lợi, họ không quan tâm đến trăm họ, không quan tâm đến 
quốc gia. Từ đó cho thấy, con người là quan trọng nhất, chế độ chỉ 
là thứ yếu. 

Cho nên,  quốc gia bồi dưỡng nhân tài  là việc lớn hàng 
đầu, nếu có thể làm tốt giáo dục thì bất luận chế độ gì cũng tốt. 
Nhà Nho thật sự là thánh nhân, họ nhìn thấy được, họ rất hiểu 
rõ, rất sáng tỏ, cho nên ở trong Học Ký nêu rằng: “Kiến quốc quân 
dân, giáo học vi tiên” (dựng nước quản dân, dạy học làm đầu), đây 
là bồi dưỡng nhân tài. Xây dựng một quốc gia, xây dựng một chính 
quyền, thống trị nhân dân, lãnh đạo nhân dân; “quân dân”, quân 
nghĩa là lãnh đạo. Việc gì là quan trọng nhất, là ưu tiên nhất? Giáo 
dục, “dạy học làm đầu”. Nói đến giáo dục, trong giáo dục thì điều 
gì là ưu tiên nhất? Tứ nhiếp pháp là ưu tiên nhất. Thầy giáo làm thế 
nào có thể nhiếp thọ học sinh? Ý nghĩa của nhiếp thọ là khiến học 



434 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

sinh đối với thầy tâm phục khẩu phục, đây gọi là nhiếp thọ. Người 
lãnh đạo quốc gia làm thế nào nhiếp thọ nhân dân cả nước, khiến 
nhân dân cả nước đối với người lãnh đạo quốc gia tâm phục khẩu 
phục? Phật dạy chúng ta tứ nhiếp pháp. Cho nên, tôi dùng nhiều 
thời gian một chút để giảng đoạn nói về tứ nhiếp pháp này. Phạm 
vi nhỏ nhất là vợ chồng, trong một gian phòng có hai người, bạn 
có thể biết được tứ nhiếp pháp thì vợ chồng hòa thuận, gia đình 
hưng vượng. Lớn là đến quốc gia, đến thế giới, bạn thử nghĩ xem 
câu nói này quan trọng biết bao! Việc trong thiên hạ, chỉ cần người 
với người có thể chung sống tốt với nhau thì vấn đề gì cũng giải 
quyết được; người với người không thể chung sống với nhau, dẫu 
chế độ có tốt đến đâu cũng là vô ích, cũng sẽ bị phá hoại, bị đánh 
đổ triệt để. 

Chúng ta học Phật,  bản thân là đệ tử Phật,  bất luận là 
xuất gia hay tại gia,  chúng ta đều có sứ mệnh hoằng pháp lợi 
sanh.  Hoằng pháp lợi sanh hoàn toàn là đứng trên lập trường 
giáo dục xã hội, ngày nay gọi là lập trường của người làm công tác 
nghĩa vụ giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, giúp đỡ người lãnh 
đạo của các tầng lớp trong xã hội, chúng ta ở bên cạnh phối hợp 
giúp đỡ, giúp họ thúc đẩy giáo dục của cổ thánh tiên hiền. Ở đây 
chúng ta cần phải nhận biết, giáo dục của cổ thánh tiên hiền có 
phải là giáo dục của riêng các ngài hay không? Ngày nay chúng 
ta hỏi thử,  Phật giáo có phải là giáo dục của Thích-ca Mâu-ni 
Phật hay không? Tư tưởng giáo dục của nhà Nho có phải là tư 
tưởng giáo dục của Khổng lão phu tử hay không? Nếu chúng ta 



435Pháp sư Tịnh Không

nói là phải thì chính các ngài sẽ phủ định; Khổng lão phu tử phủ 
định, Thích-ca Mâu-ni Phật cũng phủ định. Các ngài nói như thế 
nào vậy? Khổng lão phu tử nói cả đời ngài, bản thân ngài chẳng có 
gì cả, những gì mà ngài nói ra đều là lời cổ nhân nói, “thuật lại mà 
không sáng tác”; bản thân ngài không có sáng tác, không có phát 
minh, những gì mà ngài nói là lời của cổ nhân nói, không phải của 
bản thân ngài. Những gì Thích-ca Mâu-ni Phật nói ra cũng không 
phải của bản thân ngài, mà là lời của Phật quá khứ nói. Thích-ca 
Mâu-ni Phật cả đời 49 năm giảng kinh thuyết pháp cũng là “thuật 
lại mà không sáng tác”, điều này chúng ta nhìn thấy ở trong kinh 
điển, nhún nhường đến tột cùng! Phật đã nói lời chân thật ở trong 
kinh, nền giáo dục này không phải do một người nào nói, mà là từ 
trong tự tánh của bạn lưu xuất ra, tuyệt đối không phải của người 
khác, mà là lưu lộ của tánh đức, “pháp vốn như vậy”. 

Câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh là  “người ban đầu, tánh 
vốn thiện”. Chữ “người” là chỉ tất cả mọi người, bao gồm bản thân 
chúng ta trong đó, tánh của chúng ta vốn thiện. Chữ “thiện” này 
không phải là thiện trong thiện ác, thiện trong thiện ác thì là bất 
thiện rồi. Phật nói trong kinh Hoa Nghiêm: “Tất cả chúng sanh 
đều có trí tuệ, đức tướng của Như Lai”, đó chính là vốn thiện. Cho 
nên, trí tuệ của Như Lai chính là trí tuệ chân thật viên mãn vốn 
sẵn có trong tự tánh; “đức” là nói về năng lực, “tướng” là nói về 
tướng hảo; trí tuệ là viên mãn, năng lực cũng là viên mãn, tướng 
hảo cũng là viên mãn, nhà Phật gọi là bình đẳng, không có khác 
biệt. Ở trong không có khác biệt vì sao lại có hiện tượng khác biệt 



436 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

xuất hiện vậy? Phật nói do chúng sanh đã mê mất bản tánh, mê có 
sâu cạn không như nhau, cho nên mới biến thành khác biệt. Lời 
dạy của thánh nhân không có gì khác,  là dạy chúng ta, giúp đỡ 
chúng ta phá mê khai ngộ, cho nên thánh nhân giáo hóa chúng 
sanh mà các ngài không kể công. Bạn nói công lao, các ngài không 
có công lao, các ngài có công lao gì đâu? Trí tuệ đức năng là của 
bạn, không phải là các ngài cho bạn, nếu các ngài cho bạn thì mới 
có ân huệ, có công lao, nhưng không phải là các ngài cho bạn, mà 
là bản thân bạn vốn có. Chẳng qua là các ngài nói cho chúng ta 
biết chúng ta vì sao mê mất, hiện nay cần phải dùng phương pháp 
gì để đột phá cửa mê này, để trí tuệ đức năng vốn có trong tự tánh 
của chúng ta hiện tiền, chỉ như vậy mà thôi, không phải có được 
từ bên ngoài. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ lời giáo huấn của đại thánh đại hiền 
xưa nay trong và ngoài nước,  quả thật đúng là như lời Phật đã 
nói. Vậy chúng ta mới bừng tỉnh giác ngộ, hóa ra lời mà các ngài 
nói không phải do bản thân các ngài phát minh, không phải là kiến 
giải của riêng các ngài, mà là các ngài tự mình giác ngộ, rồi đem 
chân tướng sự thật này nói ra cho chúng ta, đây là thật tướng của 
thể - tướng - dụng trong tự tánh của chúng ta. Vì vậy chúng ta mới 
thật sự phục sát đất, không còn gì để nói. Chúng ta tin các ngài, 
có phải là tin các ngài hay không? Không phải tin các ngài, mà là 
tin mình, những điều các ngài nói vốn dĩ đầy đủ trong tự tánh của 
mình. Cho nên “tín” mà nhà Phật nói, các bạn xem đại sư Ngẫu 
Ích giảng về tín - nguyện - hạnh trong Yếu Giải, nói về tín thì ngài 



437Pháp sư Tịnh Không

đã nói sáu tín, đầu tiên là tin mình, thứ hai mới tin người. “Người” 
là ai vậy? Người là người đã tự mình giác ngộ. Ta vẫn chưa giác 
ngộ,  họ giác ngộ rồi,  ta phải nương theo kinh nghiệm giác ngộ 
của họ, nương theo những đạo lý phương pháp giác ngộ này để 
giúp ta cũng giác ngộ, sự việc là như vậy. Mượn kinh nghiệm của 
họ  để giúp mình phá mê khai ngộ,  như vậy công đức mới viên 
mãn. Cho nên, Phật nói ta và người không hai, tất cả chúng sanh 
trong hư không pháp giới là một thể, khái niệm này thì danh từ 
trong nhà Phật gọi là “pháp thân thanh tịnh”. Bạn có khái niệm 
này, bạn khẳng định, bạn thừa nhận, một mảy may hoài nghi cũng 
không có thì bạn chứng được pháp thân thanh tịnh. 

Cho nên, tâm yêu thương là thứ vốn có trong tự tánh, không 
phải học được từ bên ngoài. Tình thương của phàm phu chúng 
ta ngày nay đã mê mất tự tánh,  tình thương của tự tánh là viên 
mãn, mê mất tự tánh thì bị lọt đi một phần, một phần này lại bị 
trộn lẫn với thất tình ngũ dục, nên tình thương này biến thành 
tình thương của tự tư tự lợi. Tình thương của tự tư tự lợi với từ 
bi vốn có trong tự tánh, nói trên thể thì không khác nhau, nhưng 
nói trên sự thì có mê ngộ bất đồng, cho nên tác dụng không như 
nhau. Tình thương giác ngộ trong Phật giáo gọi là từ bi, nó có thể 
giúp bạn tu hành chứng quả, có thể giúp bạn làm Phật, làm Bồ-
tát; tình thương mê nhiễm sẽ tạo thành nghiệp báo  là ngạ quỷ, 
địa ngục, súc sanh. Từ đó cho thấy, quả báo của mê ngộ, nhiễm 
tịnh khác biệt rất lớn; khác biệt này là khác biệt trên tướng, khác 
biệt trên dụng, nhưng trên thể không có khác biệt. 



438 Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh Giảng Ký

Phàm phu chúng ta nghiên cứu học vấn, cầu học, không thể 
khế nhập học vấn chân thật, đều do một quan niệm chủ yếu chính 
là phân biệt, chấp trước quá nghiêm trọng, cho đây là Thích-ca 
Mâu-ni Phật nói, đó là Khổng lão phu tử nói, là tư tưởng của các 
ngài, các ngài là người của 2.500 năm trước, lời các ngài nói hiện 
nay chưa chắc còn phù hợp, lạc hậu rồi, không phù hợp thời đại 
nữa. Vì vậy tự nhiên sanh ra ý thức bài xích, đây là sai lầm! Không 
biết rằng lời mà các ngài nói ra là từ tự tánh chúng ta lưu lộ. Nếu 
biết được là từ tự tánh của chúng ta lưu lộ thì bạn sẽ không bài 
xích, bạn sẽ rất hoan hỷ tiếp nhận. 

Cho nên, phải dạy học như thế nào? Làm thế nào giúp đỡ 
người khác phá mê khai ngộ? Làm thế nào giúp đỡ người khác 
chuyển phàm thành thánh? Làm thế nào giúp đỡ người khác đoạn 
ác tu thiện? Tứ nhiếp pháp là môn học đầu tiên; không biết tứ 
nhiếp pháp thì không cách gì dạy người khác được, không có cách 
gì chung sống với người khác, đây là một môn học rất quan trọng. 
Phật Bồ-tát có trí tuệ chân thật, các ngài cũng rất nhẫn nại, chúng 
sanh có người nghiệp chướng rất sâu nặng, trong kinh Phật thường 
gọi là căn tánh xiển-đề, quyết không phải một đời một kiếp có 
thể khuyên họ quay đầu, mà nhiều đời nhiều kiếp, trong vô lượng 
kiếp giúp đỡ họ quay đầu. Người một đời không thể quay đầu thì 
quá nhiều, quá nhiều. Không có tâm trí tuệ chân thật, không có 
tâm từ bi chân thật thì người đó sẽ thoái tâm. Chúng ta nhìn thấy 
người tu hành thoái tâm rất nhiều, hình như hiện nay ở trong đồng 
học chúng ta, Ngộ Thiện không đến, sắp thoái tâm rồi. Vì sao bị 



439Pháp sư Tịnh Không

thoái tâm vậy? Không có trí tuệ, không có từ bi, phiền não đã hiện 
hành. Nếu họ có trí tuệ, có từ bi thì chắc chắn sẽ không thoái tâm. 
Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 



( B ả n  i n  l ầ n  1 )

H Ộ I  L U Ậ T  G I A  V I Ệ T  N A M
N H À  X U Ấ T  B Ả N  H Ồ N G  Đ Ứ C

Địa chỉ: 65 Tràng Thi, Quận Hoàn Kiếm, Hà Nội
Email: nhaxuatbanhongduc65@gmail.com
Điện thoại: 024.39260024   Fax: 024.39260031

*
Chịu trách nhiệm xuất bản: Giám đốc Bùi Việt Bắc. Chịu trách nhiệm nội dung: Tổng biên tập 
Lý Bá Toàn. Biên tập: Phan Thị Ngọc Minh. Thiết kế mỹ thuật: Nguyên Sơn - 0989100421. 

Sửa bản in: Minh Trí
*

Đối tác liên kết: Công ty TNHH Quảng cáo và Truyền thông NIB 
Liên hệ ấn tống: 0989100421

*
In 3.000 cuốn, khổ 17cm x 23cm, tại Xí nghiệp in FAHASA, số 774 Trường Chinh, P.15, Q.Tân 

Bình, TP.HCM. Số XNKHXB: 2115-2023/CXBIPH/14-52/HĐ, QĐXB: 1262/QĐ-NXBHĐ. 
Cấp ngày: 24/07/2023. In xong và nộp lưu chiểu: 2023

Tất cả kinh sách của Ấn Tạo Kinh Văn đều cúng dường không bán. 
Quý vị muốn thỉnh kinh sách xin liên hệ Fanpage: Ấn Tạo Kinh Văn

Ngoài ra có thể nghe pháp âm tại: 
Kênh Youtube: Ấn Tạo Kinh Văn / Kênh Spotify: Ấn Tạo Kinh Văn

HOAN NGHÊNH LƯU THÔNG, CÔNG ĐỨC VÔ LƯỢNG


